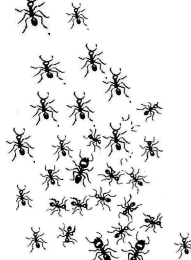
### UNIVERSIDADE DE SOROCABA PRÓ-REITORIA DE PÓS-GRADUAÇÃO E PESQUISA

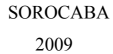
PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO MESTRADO EM EDUCAÇÃO





#### Antonio Almeida da Silva

CIÊNCIA E POESIA EM DIÁLOGO: UMA CONTRIBUIÇÃO À EDUCAÇÃO AMBIENTAL









香

#### Antonio Almeida da Silva





## CIÊNCIA E POESIA EM DIÁLOGO: UMA CONTRIBUIÇÃO Á 😹 EDUCAÇÃO AMBIENTAL







Dissertação apresentada à Banca Examinadora do Programa de Pós-Graduação em Educação da Universidade de Sorocaba, como exigência parcial para obtenção do título de Mestre em Educação.

Orientador: Profo. Doutor Marcos A. S. Reigota.





2009











#### Antonio Almeida da Silva



# CIÊNCIA E POESIA EM DIÁLOGO: UMA CONTRIBUIÇÃO Á 😹 EDUCAÇÃO AMBIENTAL







Dissertação aprovada como requisito parcial para obtenção do grau de Mestre no Programa de Pós-Graduação em Educação da Universidade de Sorocaba.



|     | 1     |     |
|-----|-------|-----|
| Apr | ovado | em: |

UNISO/Sorocaba

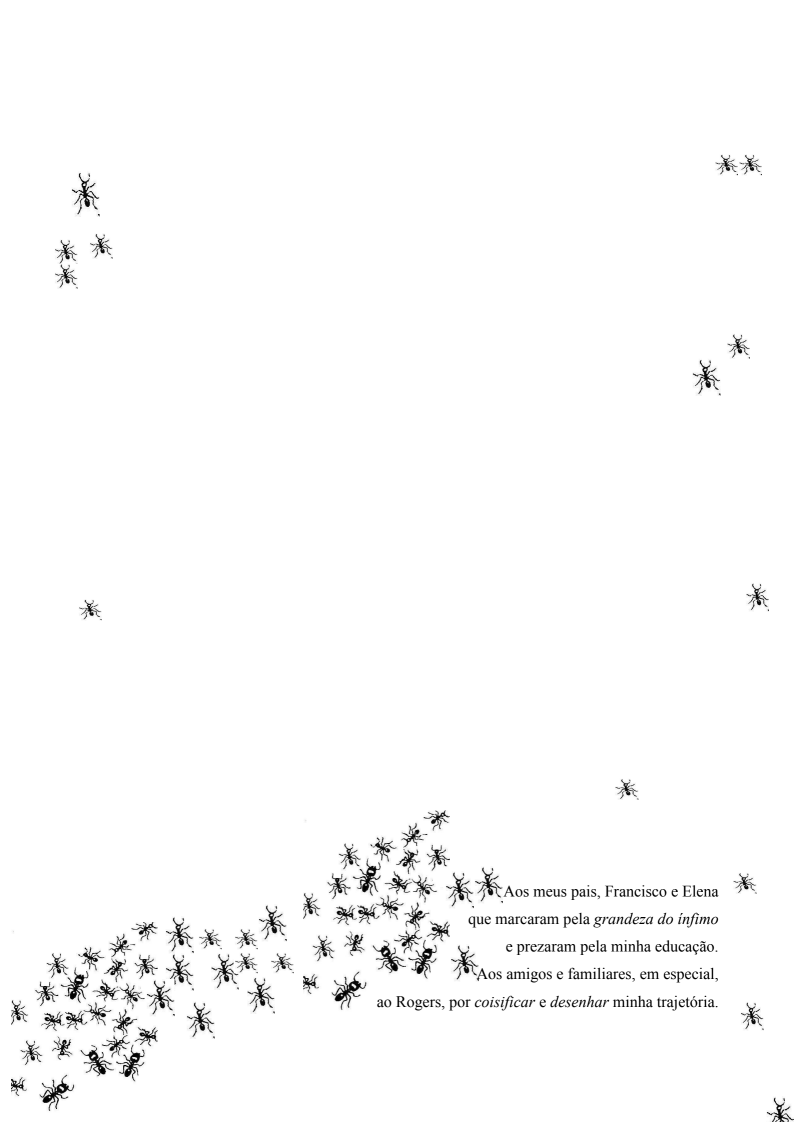
|          |         | 1.141000  | 11.                                              | ٥.                                                   | Reigota,                                                 |
|----------|---------|-----------|--------------------------------------------------|------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------|
| /Soroc   | aba     |           |                                                  |                                                      |                                                          |
|          |         |           |                                                  |                                                      |                                                          |
|          |         |           |                                                  |                                                      |                                                          |
| 1.;  Pro | fª. Dr  | ¹., Ana G | odoy                                             | , UN                                                 | NICAMP,                                                  |
| as       |         |           |                                                  |                                                      |                                                          |
|          | n.; Pro | *         | n.; Prof <sup>a</sup> . Dr <sup>a</sup> ., Ana G | n.; Prof <sup>a</sup> . Dr <sup>a</sup> ., Ana Godoy | n.; Prof <sup>a</sup> . Dr <sup>a</sup> ., Ana Godoy, UN |

















A escrita deste texto percorreu margens silenciosas, linhas infelizmente digitalizadas – gostaria que fossem escritas a lápis, pois *um lápis atravessa a paisagem da memória: corta, recorta, assinala, sublinha, rasura*. Durante o processo de leitura e escrita, acabei deixando propositalmente por último de agradecer àqueles e àquelas que puderam fazer diferença no presente texto. Dois motivos me levaram a escrever somente agora esse texto: o primeiro é que na minha terra não se agradece a alguém antes da ajuda. Contudo, não foi uma única contribuição, muito menos num só momento. Segundo é que poderia esquecer de mencionar alguma das pessoas que no último momento puderam contribuir para a melhoria e conclusão deste trabalho.

Nessa trajetória de conflitos, dúvidas, insegurança e muita leitura, várias pessoas estiveram diretamente ou indiretamente presentes nessa dissertação. Como não sou bom de memória, acredito que deixarei de mencionar muitos desses colegas, amigos, para estes peço humildemente minhas desculpas. Agradeço àquelas pessoas que, mesmo no silêncio e na inércia, contribuíram para dar pertencimento a este trabalho.

Acredito que o agradecimento é a parte mais importante do meu trabalho, simplesmente porque tenho somente agora a ciência de que dei conta do recado. Confesso que não foi nada fácil trabalhar e, ao mesmo tempo, estudar. Agradeço aos muitos passarinhos que puderam dar primavera às minhas palavras.

Trabalho nobre aliás mas sem explicação/Tal como costurar sem agulha e sem pano./
Na verdade na verdade/ Os passarinhos que botavam primavera nas palavras.
(BARROS, 2006, p. 21)

A cada dia agradeço a minha família, em particular minha mãe, por acreditar e apostar na minha formação, pelas horas mal dormidas de preocupação, esperando eu chegar da faculdade. Ao meu pai, pelo incentivo e por priorizar o nosso estudo, acima de tudo. Aos meus irmãos, por serem parceiros nessa trajetória.

Porém, aqui em Sorocaba, conheci outras pessoas que, de certa forma, deram continuidade a minha história, pessoas que me apoiaram, me subsidiaram nas horas em que mais precisei. O amigo, "primo", parceiro Rogers Grossi, por suportar minha chatice e teimosia. Crítico











assíduo desse trabalho, lendo e relendo insistentemente, me deu motivação e entusiasmo, sobretudo quando estava pensando em "chutar o balde", ou seja, desistir do mestrado

Aos colegas coordenadores da Oficina Pedagógica de Votorantim (Regiane, Adriana, Eli, Lúcia, Márcia, Fátima, Cleonice, Lúcia, Eduardo, Celso, Eliã, Sara, Patrícia, entre outros), pela motivação e entusiasmo. "Abra seu corpo louco!", "Vamos tiguerar!", "fuço credo", expressões que circulam durante cada intervalo de estudo. Agradeço em particular a Lúcia Arantes, Professora Coordenadora de Inglês, por contribuir para a construção do *abstract*, e ao Professor Coordenador de Português Eli G. Castanho, pelos poemas e a intertextualidade entre as poesias de Manoel de Barros e Drummond Andrade e a cultura caipira, além da correção ortográfica.

Aos professores que passaram por minha formação, na infância, adolescência: a professora e vizinha Maria Ivone, pelo apoio irrestrito ao meu estudo, pelos livros doados e emprestados. A professora doutora Andréia A. Marin pela orientação na graduação, por permitir a iniciativa nos estudos de Educação Ambiental, e por ter acreditado no meu trabalho, "esse menino vai chegar longe", "ele tem potencial", palavras proferidas ainda como professora do Curso de Ciências com habilitação em Matemática, na UEMS.

Aos participantes da Banca de qualificação:

- a professora doutora Ana Godoy, pelas boas dicas e coordenadas durante os seminários e durante a qualificação. Por ajudar a *contrair uma visão fontana*. Pela indicação do Gabriel para uma revisão textual.
- ao professor doutor Fernando Cassadei, pela crítica construtiva à pesquisa, pelo humor e admiração pelo meu trabalho. Que infelizmente não pode contribuir ainda mais para a poetização de meu trabalho e de outros mais, realizados na Universidade de Sorocaba. O professor Fernando é um daqueles seres que tem *qualidades para pássaros e comunhão com as árvores*.

Aos Professores do curso Mestrado em Educação da Uniso, ofereço meus préstimos, por entender a educação além das minhas representações, em especial ao professor doutor Pedro Goergon, pelas dicas filosóficas e a professora doutora Eliete J. Nogueira pela participação na defesa.

Minhas considerações ao professor e filósofo Newton Aquiles von Zuben pela orientação e entrevista fornecida às vésperas da qualificação. Ao poeta Manoel de Barros, bem como a seus familiares, por ter concedido a entrevista. Ao Pedro Spíndola, grande amigo do poeta, por disponibilizar jornais, documentos, livros e histórias sobre ele.





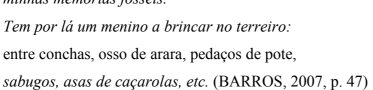




Sou grato ao orientador, o professor doutor Marcos Reigota, pela preocupação, carinho e principalmente pela (des)construção de minhas representações. Por atingir *o reino das imagens* e poder *compreender o mundo sem conceitos*. Durante os Seminários Sobre o Cotidiano Escolar, pude narrar minhas trajetórias e, o mais importante, "reconhecer-se[me], a si[mim] mesmo, como sujeito da história". *Por forma que enxergava as coisas por igual, como os pássaros enxergam. As coisas todas inominadas*. Pela confiança e otimismo. Nessa jornada, mais do que professor, orientador, Marcos foi um grande amigo.

Por fim a todos aqueles atores e coadjuvantes que passaram por essa paisagem que eu vos apresento. Muito obrigado!

Remexo com um pedacinho de arame nas minhas memórias fósseis.



























#### **CONVITE**

Poesia é brincar com palavras como se brinca com bola, papagaio, pião.

Só que bola, papagaio, pião de tanto brincar se gastam.

As palavras não: quanto mais se brinca com elas mais novas ficam.

Como a água do rio que é água sempre nova.

Como cada dia que é sempre um novo dia.



Vamos brincar de poesia? (PAES, 1994, p. 3)





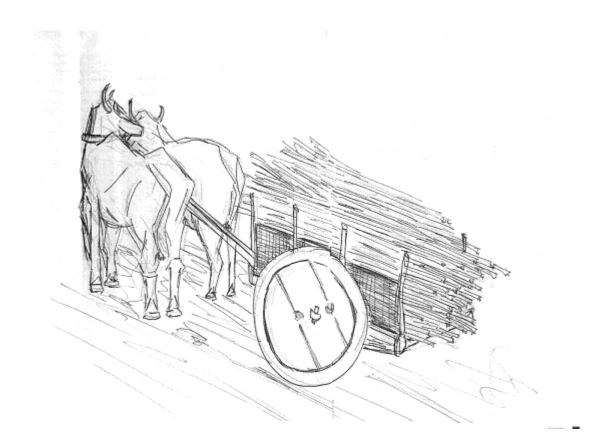








Os saberes e práticas só fazem sentido quando compartilhados e usados em prol da solidariedade, da justiça, da cultura da paz (Carta das Responsabilidades Humanas. p. 11)













#### **RESUMO**



Os avanços da Física, Química, Astronomia e Genética, bem como de outras áreas das ciências, modificaram a maneira de ver o homem e a mulher, assim como o mundo. O conhecimento das técnicas e das ciências, por alguns países, começa a ser encarado de forma hegemônica em relação a outros. Por isso, é importante questionar: que tipo de ciência está sendo produzida para nossa sociedade? Qual seria o sentido dessas ciências? Em quais espaços seria possível aproximá-las de outros saberes? Que possibilidades a Educação Ambiental pode ter na construção de diálogos entre os diferentes saberes? Com isso, tentamos promover conflitos nas diferentes ideias, concepções, representações simplistas, ingênuas e até mesmo oportunistas no que diz respeito à construção do conhecimento e das ciências.

O presente trabalho propõe estabelecer diálogos entre as ciências e a arte. Para esse diálogo, recorro aos poemas de Manoel de Barros e aos textos de Newton Aquiles von Zuben. As primeiras nos direcionam a uma ciência mais próxima do ser, utilizando-se das inutilidades, das coisas insignificantes, dos andarilhos. Tudo que a sociedade ignora e despreza serve para poesia. O segundo, sobretudo pela obra Bioética e Tecnociências, remete a intensas reflexões de cunho filosófico, assaz argumentativo sobre a técnica e a operatividade da ciência. As tecnociências nos trazem uma equívoca melhora nas condições de vida, no momento em que aumentam a qualidade e expectativa de vida e, ao mesmo tempo, é permitido o surgimento de novas catástrofes, como o surgimento de novas bactérias e explosões nucleares. Neste trabalho, a educação ambiental é vista como espaço para que se construam diálogos entre a poesia e as ciências, de modo a direcionar o homem e mulher à edificação de uma ciência não só pela técnica, mas pela ética e estética, na razão dialógica, na alteridade, com vistas à construção de outras formas de saberes e práticas.

Palavras-chave: Educação Ambiental — Ciência — Poesia — Diálogo







香





#### ABSTRACT (



Physics, Chemistry and Genetics advances, like in the others areas, has been changed the world's view of man and woman. The knowledge of the techniques and sciences starts to consider hegemonic, by some countries. Then, what kind of science has been produced to our society? What is the meaning of these sciences? Could we approach them at others knowledge, where? What are the possibilities of the Environment Education construction dialogues with others knowledge? We intent to promote conflicts between different ideas, conceptions, simple representations, naive and until opportunist about the construction of the knowledge and sciences. The present work proposes to establish dialogue between sciences and art. To this dialogue, we report to Manoel Barros poems and to Newton Aquiles von Zuben text. The first one directs us to a science near human being, using inutilities: insignificant things, walkers and everything that the society ignores and despises, it serves to poetry. The second one, meanly with the book "Bioethic and Tecnosciences" proposes to us philosophic reflections about the techniques and the science's work. Tecnosciences bring us a wrong ideia of the better life conditions, although the quality and life expectancy grows, in the same time, they allow the appearing of the new catastrophes, as new bacteria and nuclear explosions. In this work, the Environment Education is seen as a space where we can construct dialogues between poetry and sciences, it intends to direct the man and the woman to the construction of a science that does not use just the technique, but also the ethic and the aesthetics. This other science must be construct by in a dialogic reason and by alteraty, it affords the built of others ways of knowledge and practices.

**Keywords**: Environment Education — Science — Poetry — Dialogue















|                                                                                           | 8              |
|-------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|
| RESUMO                                                                                    | 4              |
| ABSTRACT                                                                                  | 5              |
| AGRADECIMENTOS                                                                            | 9              |
| INTRODUÇÃO                                                                                | 15             |
| CAPÍTULO I – As trajetórias relatadas.                                                    | ×              |
| 1.1 As trajetórias relatadas: As leituras                                                 | 18             |
| 1.2 As trajetórias relatadas: A Universidade                                              | 20             |
| 1.3 Memórias e trajetórias: As Infâncias                                                  | 21             |
| 1.4 (Des) construção da minha prática pedagógica                                          | 29             |
| 1.5 Da prática pedagógica ao conhecimento sobre o cotidiano escolar                       | 34             |
| 1.6 Trajetórias relatadas: a Educação Ambiental                                           | 36             |
| 1.7 Prática em prática na Educação Ambiental                                              | 39             |
| 1.8 A educação e a construção de diálogos                                                 | 45             |
| CAPÍTULO II – Diálogos entre os saberes.                                                  |                |
| Introdução: conversas que trago para roda de tereré                                       | 48             |
| 2.1 Introdução: O filósofo e o poeta: a Ciência e a Poesia                                | 48             |
| 2.2 A Bioética.                                                                           | 55             |
| 2.3 A Ética.                                                                              | 60             |
| 2.4 Diálogos entre a epistemologia e a hermenêutica.                                      | 63             |
| 2.5 Diálogo com a Poesia de Manoel de Barros.                                             | 66             |
| 2.5.1 Um breve apanhado biobibliográfico.                                                 | 66             |
| 2.5.2 O poeta e a poesia: Diálogo com a poesia de Manoel de Barros                        | 68             |
| CAPÍTULO III – Diálogos com o Homem Máquina e Bernardo: A responsabilio futuro do humano. | lade frente ao |
| 3.1 Introdução                                                                            | 83             |
| 3.2.1 Era do digital e o <i>Homo cyber</i> : bem-vindo à sociedade tecnológica            | 84             |



系



| 3.2.2 A presença da técnica.                                                     | 85   |
|----------------------------------------------------------------------------------|------|
| 3.2.3 A presença da técnica: a biotecnologia.                                    | 90   |
| 3.3. A ciência e o fazer humano                                                  | 94   |
| 3.4.1 A sociedade da tecnologia: do Homem máquina ao Cyber human                 | 96   |
| 3.4.2 Cyber human: do humano ao ciborgue                                         | 101  |
| 3.5 Diálogos com Bernardo e o Homem Máquina.                                     | 103  |
| CAPÍTULO IV – Educação Ambiental e os novos paradigmas                           | ×    |
| 4.1 Paradigma cientifico moderno                                                 | 126  |
| 4.2 Células-tronco                                                               | 130  |
| 4.3 A manifestação do Cyborg.                                                    | 133  |
| 4.4 Ética e Direitos Humanos: avanços e conquistas                               | 136  |
| 4.5 A Carta das Responsabilidades Humanas                                        | 137  |
| 4.6 Um novo diálogo para uma "nova aliança".                                     | 139  |
| 4.7 A importância da Educação Ambiental, ciência e poesia para a construção d    | e    |
| diálogos                                                                         | 140  |
|                                                                                  |      |
| CAPÍTULO V – Considerações finais.                                               | 煮    |
| 5.1 Parte I – Dos diálogos à práxis: (des)caminhos da prática pedagógica         | 145  |
| 5.2 Parte II – Poesia e Ciências numa entrevista: (des)encontros entre o poeta e |      |
| o filósofo                                                                       | 150  |
| 5.2.1. Conversas numa roda de tereré                                             | 150  |
| 6. REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS                                                    | 156  |
|                                                                                  | 茶茶   |
| f. 3                                                                             | Not. |













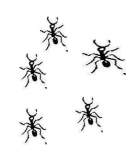
煮



煮











Nasci para administrar o à-toa o em vão o inútil.

Pertenço de fazer imagens.

Opero por semelhanças.

Retiro semelhanças de pessoas com árvores

de pessoas com rãs

de pessoas com pedras

etc, etc.



Retiro semelhanças de árvores comigo. Não tenho habilidades para clarezas. Preciso de obter sabedoria vegetal.



(Sabedoria vegetal é receber com naturalidade de uma rã no talo.)

E quando esteja apropriado para pedra, terei também sabedoria mineral.

















Nas primeiras décadas do século XX, o campo das artes foi marcado por uma intensa crítica ao modelo de cultura ocidental e à frágil condição humana em um mundo cada vez mais mecanizado e complexo. Esse jeito de abordar a realidade provocou na sociedade a possibilidade da construção de olhares e reflexões atentas às questões anti-humanas e antiéticas.

Tal leitura, apresentada por escritores, pintores e poetas, trouxe às ciências, sobretudo às menos impositivas e reducionistas, outras possibilidades de construção de diálogos com a arte, entre o conhecimento científico e a responsabilidade humana na construção de um mundo mais justo, ético e solidário. É o que vem dizer os princípios da Carta das Responsabilidades Humanas.

Os avanços da Física, da Química, da Astronomia e da Genética, bem como os de outras áreas das ciências, modificaram a maneira de ver o ser humano, assim como o meio ambiente. O desenvolvimento da técnica e das ciências e o domínio dessas por alguns países passaram a ter uma relação estreita com o domínio político de uns países sobre os outros. É cabível a pergunta: que tipo de ciência está sendo produzida para nossa sociedade, e qual seria o sentido dessas ciências? Em quais espaços seria possível aproximá-las de outros saberes?

Os questionamentos acima são algumas das provocações possíveis postas a você, leitor ou leitora, sem o compromisso de dar respostas, mas com o comprometimento de levar à reflexão sobre a construção de práticas e saberes, inclusive, sobre o saber científico. Tais reflexões engrenam e movimentam esta dissertação. Com isso, tentamos promover conflitos nas diferentes ideias, concepções e representações simplistas, ingênuas, até mesmo oportunistas no que se refere à construção do conhecimento e das ciências. São algumas das possíveis inquietações com vistas a construir alternativas econômicas, pedagógicas e ecológicas — acredito que tais questões possam tirar da inércia aqueles e aquelas que pretendem provocar ruptura nas representações e ações, seja no âmbito pedagógico, seja em outro espaço. A arte e as ciências possuem características próprias, tanto no que se refere à metodologia, quanto à estética; porém, ambas se encarregam de mostrar ao mundo concepções e direções que contribuam para a construção do conhecimento. Nesse contexto, penso que a educação ambiental pode estabelecer diálogos entre as diferentes formas de vivenciar as ciências, tirando-as de uma posição de produtores de uma verdade inquestionável.

A busca por novos paradigmas para humanizar e subjetivar as ciências voltadas às inspirações ético-estéticas, conforme observa Felix Guattari (1997, p. 18), pode apontar



香

香



algumas respostas. Nessa perspectiva, buscamos apoio na poesia de Manoel de Barros, que nos traz a possibilidade de questionar as tecnociências e a sua situação de conhecimento considerado "superior" por desconsiderar, encobrir ou até mesmo negar saberes construídos e presentes no conhecimento popular, repletos de história, cultura, subjetividade e poesia.

A escolha da poesia de Manoel de Barros para esse objetivo se deu por considerarmos que ela contempla a possibilidade de se olhar o homem, a mulher e os outros seres vivos que estão ao nosso redor atribuindo-lhes o mesmo grau de importância, valorizando os diferentes, os seres marginalizados, jogados ao chão. Sua poesia valoriza seres e coisas que as tecnociências, muitas vezes, desconsideram. Dessa forma, procuramos enfatizar o espaço e importância da subjetividade, questionando a objetividade que caracteriza as ciências modernas. Chamamos atenção para a simplicidade das coisas e do viver, onde o maior valor e a nossa atenção se voltam para o que é considerado inútil, desprezível e que escapa da operatividade, normatização e controle da técnica. Podemos observar essa premissa, de forma clara, no primeiro trecho de **Matéria de Poesia**.

Todas as coisas cujos valores podem ser disputados no cuspe à distância servem para poesia.

[...]

Tudo aquilo que a nossa Civilização rejeita, pisa e mija em cima serve para poesia (BARROS, 2007, p. 11-15).





A construção do conhecimento tem suas bases científicas, mas também é determinada por uma ampla construção histórica, política e cultural. Separar essas dimensões de conhecimento implicaria um grande erro. Não podemos perder a dimensão dessa construção dos saberes, ou seja, perder a dimensão humana presente na construção de uma sociedade. O conhecimento faz parte de um processo muito mais histórico, cultural e subjetivo do que científico, e é nessa direção que nos construímos como sujeitos. Só que, nos últimos tempos, corremos um sério risco de invertermos essa paisagem.

派

O encontro entre diferentes saberes e linguagens induz a indagar sobre o tipo de conhecimento construído, consumido e acumulado pela sociedade. Nesse sentido, a poesia







representa uma importante contribuição à construção de outros saberes, outros diálogos, outras reflexões.

Antes, porém, de aprofundar essas ideias, é pertinente construir um relato de minha trajetória como sujeito desse processo, como educador, pesquisador e ecologista. Apresento, nas linhas próximas, um breve relato das vivências que, de certa forma, induziram, influenciaram e alimentaram a construção deste trabalho.















#### 1. CAPÍTULO I – Trajetórias relatadas



#### 1.1 As trajetórias relatadas: As leituras





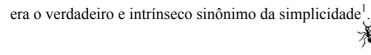
#### Meu auto-retrato falado

Instituído o Mato Grosso do Sul coincidência ou não, fui gerado com uma mistura bem brasileira o pernambucano e a paulista.



Criei-me em meio a fazendas ruas largas, gente simples e pés no chão. Pau, pedra, papel e porcaria tudo era brincadeira na minha infância em que a felicidade







Como ainda não me apropriei da forma de narrativa autobiográfica, escrever sobre a minha infância e meu passado é algo caríssimo e muito complicado. Não me é confortável narrar qualquer fase de minha vida, principalmente numa dissertação. Cada palavra, cada frase escrita não é um desabafo. Na verdade, tento relatar a construção de uma parte da minha trajetória, a qual acredito ser, apesar de sua singularidade, muito parecida com a de muitos brasileiros de origem humilde. Procurarei mergulhar na subjetividade, na tentativa de resgatar memórias da infância e adolescência, para a construção e explicitação do eupesquisador. Para isso, precisei esfregar as letras nas pedras para que obtenham pertencimento ao chão.

Os pássaros, os andarilhos e a criança em mim, são meus colaboradores desta memórias inventadas e doadores de suas fontes. (BARROS, 2008, s/p)



A Arte, em sua materialização literária, poética, era algo que sempre me causava certo fascínio. No entanto, o contato com a poesia ocorreu somente nas aulas de literatura,

Poema de minha autoria, criado por meio da releitura do poema *Auto-Retrato Falado*, **O Livro das Ignorãças**, do poeta Manoel de Barros.





durante o ensino médio, antigo colegial. Tive a oportunidade de ler e reler alguns dos clássicos nacionais, como Senhora, Guarani e Iracema de José de Alencar; O cortiço, de Aluísio de Azevedo; Helena, Dom Casmurro e Memórias Póstumas de Brás Cubas, de Machado de Assis; além de outros autores tidos como modernos e contemporâneos à época, tais como o livro Meu Pé de Laranja Lima, de José Mauro de Vasconcelos, e Feliz Ano Velho, de Rubens Paiva. Esse último, confesso, marcou profundamente a minha adolescência, pela ousadia e irreverência do autor. Para muitos amigos, o ato de ler era algo típico dos então rotulados como "nerds", mas eu não me considerava como tal, tinha inclinação para a leitura, e ela ocupava e ocupa um espaço muito importante na construção da minha personalidade e na minha formação.

A poesia era vista por alguns como "balela", ultrapassada, algo chato, artificial... Era visualizada por mim com certo charme, beleza na arte de compor frases. Cada vez que tinha contato com clássicos como Camões, Castro Alves, Álvares de Azevedo e Drumonnd, entre outros, acabava penetrando e absorvendo um "estilo poético de ser" dentro de mim. Porém, quando entrei na faculdade, para cursar Ciências, a poesia ficou totalmente de lado, e os números, as numerações, as fórmulas e as formulações começaram a se incorporar em meu cotidiano, e não sobrou tempo para a poesia. Então, esse universo poético foi trocado pelo estudo da física, da química, da biologia e da matemática.

Infelizmente, não tive contato com os poemas de Manoel de Barros durante a fase do colégio. A primeira vez que ouvi o nome do poeta, pelo menos que me lembre, foi na Universidade, na única disciplina de leitura e redação do curso de Ciências com habilitação em Matemática. Entretanto, já não tinha mais tempo nem inspiração para dedicar-me às leituras de poesia. Acredito que esse desinteresse talvez se deva aos motivos descritos acima, pois num curso de ciências exatas, pelo menos no que cursei, as possibilidades eram muito poucas ou nulas de incluir a poesia ou a literatura na construção de um pensamento científico.

派

O estranho é que tive uma longa trajetória de leitura, mas até então nunca tinha lido, ou o que é pior, nem ouvido falar do poeta Manoel de Barros, considerado, desde aquela época, o maior poeta matogrossense. Ao longo dos meus estudos, comecei a compreender que a escola nos apresenta somente o conhecimento hegemônico, ou seja, aquele conhecimento que é consagrado e determinado por uma elite social, ignorando todo o conhecimento que está à margem, distante do poderio cultural e econômico.







香

#### 1.2 As trajetórias relatadas: A universidade

Três personagens me ajudaram a compor estas memórias. Quero dar ciência delas. Uma, a criança; dois, os passarinhos; três, os andarilhos. (BARROS, 2008 s/p)

Entrar na universidade, e o que é melhor, concluir o curso é uma grande conquista. Ainda mais quando se trata da área de exatas, em que se forma, todo ano, menos do que a metade da turma. Se hoje a oportunidade de cursar uma universidade é para poucos, naquela época, tal possibilidade era ainda mais remota. Ainda mais em uma universidade pública.

Em julho de 1998, ingressei no curso de Ciências com habilitação em Matemática, na Universidade Estadual do Mato Grosso do Sul, na cidade de Nova Andradina, onde residia.

Após dois anos, pedi transferência para o curso de Ciências com habilitação em Biologia, na cidade de Ivinhema, a cinquenta quilômetros de Nova Andradina. Um curso na área das biológicas sempre esteve em meus planos: em primeiro lugar, era o curso de Agronomia ou Medicina Veterinária e, em seguida, o curso de Biologia. Naquele tempo, não tive muita escolha. Aqueles cursos eram oferecidos em cidades muito distantes de minha cidade natal, além de serem muito onerosos: não havia nenhuma possibilidade de meus pais custearem meus estudos.

Quando estudava no colegial, o curso de Biologia, no Estado do Mato Grosso do Sul, era oferecido somente pela Universidade Federal do Mato Grosso do Sul, no *campus* de Campo Grande e de Dourados, ambos muito longe de minha casa, portanto, cursar biologia parecia impossível.

Após terem se passado seis meses desde que terminei o colegial, abriu-se o referido curso de Ciências com habilitação em Matemática, na minha cidade, e, na cidade de Ivinhema, o curso de Ciências com habilitação em Biologia. Os dois cursos tinham uma grade comum nos dois primeiros anos, e se diversificavam nos dois últimos: o de Nova Andradina voltava-se à área de Matemática, pois a cidade tinha um baixo número de professores formados na área de exatas; o outro era direcionado para as biológicas, pois a cidade ficava próxima ao rio Ivinhema. Além disso, a cidade tinha um zoológico, logo, era um espaço propício para abrigar o curso da UEMS.

Então, usei a seguinte estratégia: estudar os dois primeiros anos na cidade onde morava, pois economizava em tempo e dinheiro; depois disso, no começo do terceiro ano, faria



香

派

21



uma transferência para o curso de Biologia, na cidade vizinha. Foi exatamente isso o que me aconteceu. Em agosto de 2002, estava formado em Ciências com habilitação em Biologia.

A Universidade proporcionou uma nova expectativa de vida. Já no primeiro ano do curso, comecei a lecionar a disciplina de Ciências na Escola Estadual Austrílio Capilé de Castro, a mesma da qual, menos de um ano antes, era aluno. Isso era muita responsabilidade, mas venci o desafio. Depois dessa escola, vieram outras — estaduais, municipais e particulares —, onde ministrei aulas de Ciências, Química, Física, Matemática e Biologia.

1.3 Memórias e trajetórias: As Infâncias



Eu tenho um ermo dentro do olho. Por motivo do ermo não fui um menino peralta. Agora tenho saudade do que não fui.

Acho que o que faço agora é o que não pude fazer na infância.

Faço outro tipo de peraltagem (BARROS, 2006, s/p)

#### "Meu Mato Grosso do Sul"



Milhões de Estrelas (letra de Almir Sater)

Nesse Mato Grosso

Desde os tempos de menino

Quando eu comecei a percorrer

Os seus caminhos

E desse chão eu fiz o meu

lugar

Nos meus sonhos quis plantar

E a colheita há de vir

Como as cachoeiras Dos seus rios cristalinos Toda essa pureza deve ser









Um bem divino E pode a nossa sede saciar Nosso campo abençoar Gerações fazer florir

Sou feliz aqui Terra de gigantes Onde bravos índios viviam antes Onde além de ouro e diamantes Tem milhões de estrelas No horizonte

Agora peço licença ao leitor para falar da construção de minha identidade e de meus vínculos com o Mato Grosso do Sul, estado no qual nasci e fui criado.

O Estado do Mato Grosso do Sul foi instituído oficialmente em 1° de janeiro de 1979, confluindo com o mês e o ano de meu nascimento. Sou natural de Batayporã, que fica na região sul, perto do rio Paraná.

Eu nasci lá no fim do mundo



Bem magrinho

Cristão e bom menino

Gostando das árvores e televisão. (REIGOTA, 2001, p. 56)



Meus pais abandonaram a vida do campo de Batayporã por motivos familiares, e foram morar na área urbana dessa mesma cidade. Quando eu tinha um ano, minha família mudou-se para Nova Andradina, uma cidade vizinha.

Essa mudança para a cidade simbolizava uma nova expectativa de vida, em busca de mais conforto e emprego. Mas não foi bem assim. Durante um longo tempo, essas expectativas estavam distantes de serem efetivadas. As dificuldades foram muitas, lembro-me de tempos em que meu pai estava desempregado e tinha de trabalhar por dia, submetendo-se a serviços exaustivos e de baixa renda, tudo para não faltar comida em casa; às vezes, todos da família saíam juntos para trabalhar. Em época de colheita de algodão, que coincidia com as férias escolares, íamos trabalhar como "bóias-frias". Esse período foi um tanto contraditório: marcado pelas brincadeiras e traquinagens da infância, ricas de significâncias, juntamente







com um período de grande dificuldade financeira. Lembro-me das dificuldades e percalços que pareciam não ter fim.

De 1940 a 1946 vivi em lugares decadentes onde o mato e a fome tomavam conta das casas, dos seus loucos, de suas crianças e de seus bêbados. Ali me anonimei de árvore. (BARROS, 1997, p. 101)



Tenho poucas recordações de infância. A grande parte das lembranças apresenta-se em forma de fragmentos. Lembro-me que ia para a escola a pé, de chinelo havaianas, muitas vezes invertendo o par direito com o esquerdo. Carregava os cadernos em sacos plásticos de arroz. Lembro-me da professora da segunda série, uma japonesa um tanto exigente, reclamar da falta de cuidado com os cadernos, pois sempre apresentavam "orelhas". Ela também reclamava dos meus erros ortográficos, assim como da dificuldade com a escrita.

Quando criança, o que não me faltou foi ousadia e liberdade. Andava pelas ruas, muitas vezes descalço, à procura de qualquer coisa que pudesse virar brinquedo. Não tinha algo específico em mente, poderia ser um brinquedo velho, aparelhos elétricos danificados, livros que poderiam estar jogados nas calçadas ou nas latas de lixo das casas ou terrenos baldios. Quando encontrava, era motivo de grande alegria. Aí, era correr e contar para os amigos sobre o achado, logo o local era vasculhado por dezenas de crianças. Algumas pessoas nos viam como garotos à toa, outras como andarilhos, até mesmo crianças de rua. Mas, na verdade, aquilo que estava no lixo era nosso lazer, com os objetos e achados construíamos nossos brinquedos. Éramos, na verdade, crianças livres e criativas, reconstrutores do inútil, das coisas jogadas ao chão.

Terreno de 10x20, sujo de mato — os que nele gorjeiam: detritos semoventes, latas servem para poesia



Um chevrolé gosmento Coleção de besouros abstêmios

O bule de Braque sem boca

são bons para poesia. (BARROS, 2007, p. 11)









As traquinagens e atividades improvisadas estavam presentes em minhas brincadeiras. Meu interesse era pelas mágicas e pequenas experiências científicas, além das brincadeiras de rua, esconde-esconde, queimada, bang-bang, brincadeiras com terra e utensílios achados no chão, como pregos, galhos de madeira, garrafas plásticas e objetos jogados no lixo das casas. Como não possuíamos muitos brinquedos, o jeito era inventar estas máquinas de brincar, *máquinas de fazer amanhecer*, máquinas de como se divertir, pois meus pais não tinham condições financeiras para comprar brinquedos (máquinas das tecnociências) para quatro filhos.

No quintal a gente gostava de brincar com palavras mais do que de bicicleta.

Principalmente porque ninguém possuía bicicleta. (BARROS, 2003, s/p)



Brincar com palavras era algo muito prazeroso. Eu adorava, e disputava com os colegas e as colegas mais novos o cargo de professor. Com uma pequena tábua, ou até mesmo nas paredes, brincávamos de ensinar e aprender. *A gente brincava com palavras descomparadas*.

Tipo assim:

O céu tem três letras

O sol têm três letras

O inseto é maior

O que parecia um despropósito

Para nós não era despropósito. (BARROS, 2003, s/p)

Eras



Antes a gente falava: faz de conta que este sapo é pedra.

E o sapo eras.

Faz de conta que o menino é um tatu.

E o menino eras um tatu.

A gente agora parou de fazer comunhão de pessoas com bicho, de entes com coisas.

A gente hoje faz imagens.

Tipo assim:



香



Encostado na Porta da Tarde estava um caramujo.

Estavas um caramujo – disse o menino.

Porque a Tarde é oca e não pode ter porta.

A porta eras.

(BARROS, 2001a, s/p.)

Meu pai é de origem pernambucana, vindo do sertão nordestino quando garoto juntamente com meus avôs, mais três irmãos e três irmãs, uma delas criança de colo, em busca de melhores condições de vida. A seca no Nordeste e a falta de perspectiva de melhoria impulsionaram a construção de um sonho de vida rumo ao interior de São Paulo e, mais tarde, ao Mato Grosso do Sul.

Meu pai conta que a viagem do Nordeste até o interior do Estado de São Paulo não diferencia muito dos filmes e livros que retratam as histórias dos retirantes nordestinos. A viagem durou em torno de onze dias, nos bancos feitos de galhos de árvores, na carroceria de um pau-de-arara.

Meu pai, um homem simples e de pouco estudo, que cursou apenas até a primeira série do ensino fundamental, tinha uma escrita nada caligráfica, porém, era bom na matemática básica e, talvez por isso, nos fizesse decorar a tabuada.

Ele sempre valorizou a escola, apesar de, quando jovem, não ter tido a oportunidade de frequentá-la. Sabia de sua importância, e uma das coisas que mais admiro nele é o valor que dava ao nosso estudo. Para meu pai, a escola sempre foi prioridade. Ele nunca nos permitiu abandoná-la para trabalhar, sempre acreditou que ela pudesse melhorar nossa condição social e econômica. Recentemente, voltou a estudar; mesmo com limitações, conclui o ensino médio.

Minha mãe era filha de alagoanos, natural de Mariápolis, interior de São Paulo. Como meu pai, também não teve acesso à escola. De família humilde e rural, mal teve acesso às primeiras séries do ensino fundamental. Ela carrega consigo dois grandes sonhos: o primeiro é o de aprender a ler e a escrever, principalmente para ler a Bíblia e escrever cartas; o segundo é o de morar em um sítio, ou melhor, em uma chácara. Minha mãe, sem exagero de minha parte, é uma pessoa com a qual me identifico tanto pela teimosia quanto pela simpatia, pela maneira de cativar as pessoas.

Apesar de estar longe do campo, minha casa sempre esteve repleta de características da zona rural. No quintal há um fogão à lenha, juntamente com um amontoado de madeiras e galhos,





香



que não vence de ser queimado, por causa da quantidade. Lá existe um pomar de diversos tipos de frutas, das mais diversas espécies. Entre elas, há jabuticabeiras, mangueiras, limoeiros, mexeriqueiras, abacateiros e acerolas. Ainda existe uma pequena casa, que antes era alugada, e agora serve de depósito de "trecos", coisas velhas e sem muita utilidade. Ali, se guarda tudo o que pode um dia ser útil: pneu velho, aro de bicicleta, aparelhos elétricos que não funcionam mais, latas de tinta vazias, panos velhos e outras tranqueiras.

As coisas tinham para nós uma desutilidade poética.

Nos fundos do quintal era muito riquíssimo o nosso dessaber. (BARROS, 2001, p. 11)



Minha casa não era muito grande, mas estava sempre cheia de pessoas. Minha mãe costumava receber visitas, tanto parentes como amigos. Eram, em geral, pessoas simples, que demonstravam uma grande estima por minha mãe. Foi assim que eu fui criado, rodeado de pessoas. Tive uma infância muito boa e, apesar das dificuldades, tenho saudades.

Carrego em minha memória lembranças das tardes de final de semana, na beira do riacho, tomando banho, brincando, observando a riqueza da vegetação ao redor. Lembro-me das esperadas férias para ir ao sitio de meu avô, para quem a simplicidade e o amor às criações faziam parte das relações familiares, da riqueza do conhecimento popular que se transmite por lendas, mitos e causos.

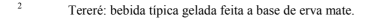


Durante as conversas, contavam vários "causos", histórias inventadas ou fatos verídicos. A veracidade das histórias não importava, o que era mais importante eram as tramas das histórias, essas muitas vezes eram de amedrontar, dessas que a gente "morre de medo". Além dos causos, as lendas eram as minhas preferidas: as do saci, da mula-sem-cabeça, caipora e o lobisomem eram as mais empolgantes. As pessoas que contavam tinham vivenciado o acontecido ou simplesmente referiam-se a um conhecido, parente, ou somente à expressão do tipo "ouvi falar...", para dar tom de verdade às histórias.

As noites de junho e julho eram as mais animadas. Nessa época, havia as maiores quermesses e festas da região, sempre acompanhadas por uma boa fogueira, regada de quentão, batata assada, pinhão, bolos e muita pipoca. As festas eram quase sempre acompanhadas por boa música de viola ou pelo som da sanfona.



Recordo da boa conversa quando surgia uma roda de tereré<sup>2</sup>. Uma boa conversa poderia ser qualquer conversa, até mesmo conversa fiada, conversa nenhuma. O importante é o





pertencimento, a socialização no grupo. Então, interessavam mais as pessoas que estavam na roda do que propriamente a conversa. Crianças, jovens e adultos se reuniam para se descontrair e pôr os assuntos em dia.

Passávamos horas nas rodas de tereré. Para resistir ao intenso calor do Mato Grosso do Sul, somente com um tereré bem gelado e uma boa sombra. Quando chego ao Mato Grosso do Sul, uma das primeiras coisas que faço, após ver minha família, é tomar um tereré com uma roda de amigos ou parentes. Fomos formados no mato — as palavras e eu. O que de terra a palavra se acrescentasse, a gente acrescentava na terra. (BARROS, 2008, s/p)

Essa narrativa não está isenta de certa nostalgia. Em alguns momentos, essas lembranças apresentam um exagero. Talvez tudo isso, um dia, possa ser anestesiado. Espero que não, pois faz parte do que sou agora, são partes inerentes à construção de minha individualidade.

Tenho um lastro de infância, tudo o que a gente é mais tarde vem da infância. (BARROS, 2002, s/p)

Lembranças e saudades do "Meu Mato Grosso do Sul", frase essa já pronunciada antes pelos cantores de "moda de viola sul-matogrossense", presente até mesmo em adesivos nos carros. Às vezes me ocupo a pensar que existe uma barreira que distancia Sorocaba (SP) de Nova Andradina (MS). Não se trata de uma barreira somente geográfica, são quase 900 km entre as duas, mas particularmente de uma barreira cultural e afetiva.



Nunca morei longe do meu país.



Entretanto padeço de lonjuras.

Desde criança minha mãe portava essa doença.

Ela que me transmitiu

[...]

A distância seria uma coisa vazia que a gente

Portava no olho

E que meu pai chamava exílio. (BARROS, 2000, p. 49)









Laços de amizade e família estão presentes em minha memória. Lembranças de uma vida humilde, carregada de simplicidade, à qual, antes, não dava muita importância, e que hoje é uma das coisas que eu mais valorizo. Lembrar da infância é recordar da casa simples de madeira, de um fogão à lenha, da velha bicicleta Barra Forte, de sair escondido da mãe para ir ao rio, de fabricar brinquedos, das peraltagens, ah, nisso eu era bom.

Nosso banho não podia ser muito tarde, já que o banheiro ficava fora de casa, separado do lugar de "cagar". O chuveiro era feito por um balde de lata, que se enchia de água, a qual escorria pelo gargalo cheio de furos. O lugar do "cago", o mictório, chamado por nós de "mitório", ficava no exterior da casa também. Era uma pequena casinha de madeira, seu piso era coberto de tábuas, com um buraco no centro, em forma de triângulo, onde era feito o "cago". Momentos difíceis eram quando chovia, pois quando surgia a necessidade, tinha de atravessar a chuva sem frescura para chegar ao mictório.

Cresci brincando no chão, entre formigas. De uma infância livre e sem comparamentos. Eu tinha mais comunhão com as coisas do que comparação. (BARROS, 2006, s/p)

Não há como me esquecer das brincadeiras improvisadas. Usava-se de tudo para inventá-las: galhos de árvores jogados na rua transformavam-se em cabanas, onde ficávamos o dia todo e às vezes a noite; com latas velhas de leite em pó e barbantes, disputávamos corrida de chinelos de latas no meio da rua, época em que as ruas não eram tão movimentadas, mal passavam carros; já as latas de óleo e balaústres eram instrumentos utilizados para brincar de bete, uma brincadeira infantil parecida com o beisebol; tocos de madeira viravam carrinhos, espadas, flechas, enfim, o que a imaginação mandasse. Quando chovia, não ficávamos dentro de casa, exceto se estivéssemos de castigo. Nos meses de janeiro e fevereiro, chovia muito, adorávamos tomar banho de chuva e, como na maioria das ruas não havia asfalto, formavam-se crateras onde, sem nenhum exagero, caberia um carro todo dentro. Isso era uma verdadeira piscina de água suja utilizada por meus amigos e por mim. Quando a mãe ficava sabendo que lá íamos, isso rendia boas surras, além de eu ter de lavar toda minha roupa. O que eu gostava mesmo era de disputar corrida de barquinho na enxurrada, podia ser barquinho de madeira, plástico, isopor, até mesmo papel, às vezes tínhamos de seguir quilômetros para resgatá-los.

Quem se aproxima das origens se renova. (BARROS, 2006, s/p)











Essas e outras aventuras marcaram profundamente minha representação sobre o Mato Grosso do Sul. Trago comigo, ainda hoje, lembranças daquele tempo. *Por isso a gente pensava sempre que o dia de hoje era ontem. A gente se acostumou de enxergar antigamentes.* (BARROS, 2006, p. 13)

Talvez o leitor possa estar indagando o porquê da minha vinda para o Estado de São Paulo. Posso dizer que foram vários os motivos. Um deles eram as representações que eu e meus colegas professores tínhamos da docência no Estado de São Paulo. O outro era o interesse pelo mestrado. Sempre quis morar em uma cidade de grande porte, e passar em um concurso público para professor no Estado de São Paulo foi a minha oportunidade. A vinda para as terras paulistas significava deixar algo que eu mais valorizava. E deixar a família não foi fácil, mas aos poucos fui me convencendo de que era a condição para continuar meus estudos e dar continuidade a minha história.

Como professor efetivo na rede estadual de ensino do Estado de São Paulo, primeiramente na cidade de Votorantim e, anos depois, em Sorocaba, tive muitas decepções em relação à carreira profissional (valorização salarial), em relação ao sistema de ensino e, em particular, à progressão continuada, para ficar somente nesses exemplos. Contudo, tive a oportunidade de continuar meus estudos, fazer novas amizades, aprender outros costumes, vivenciar paixões.

Com as dificuldades apresentadas acima, relacionadas à profissão de professor, procuro construir ações individuais para melhorar minha carreira profissional e ações pedagógicas na tentativa de melhorar o ensino público. Essa luta é uma constância.

Tornar-me professor da rede estadual de São Paulo possibilitou-me algumas oportunidades: a de exercer o cargo de Coordenador Pedagógico e, recentemente, Coordenador de Biologia da Oficina Pedagógica, além da possibilidade de continuar meus estudos, pois hoje tenho a oportunidade de cursar o Mestrado, algo que sempre objetivei. A primeira tentativa de ingresso ao mestrado foi na Unicamp, no entanto, minha jornada de aulas não permitia que pudesse ir a Campinas estudar. O sonho do mestrado quase foi abandonado. Voltei a me animar quando conheci o programa de Educação da Universidade de Sorocaba.













1.4 (Des)construção da minha prática pedagógica.

Qual é a possibilidade de ensinar uma ciência compromissada com a vida e de integrar o ensino de Ciências a outros saberes?

Só as dúvidas santificam

O chão tem altares e lagartos. (BARROS, 2007, p. 31)



Ao observar minha prática pedagógica, confesso que, nos últimos anos, me considerava muito distante de encontrar essas respostas. Buscava atingir os objetivos quantitativos, como se o que eu ensinasse fosse ajudar ou não o aluno a ser aprovado num concurso, numa faculdade... Como manda o mercado.

Em geral, o ensino de Ciências oferecido tanto na escola pública como na particular enfatiza o método empírico e racional, com metodologia mecanicista, fragmentada e totalmente disciplinar. O mundo é visto como uma máquina, e a natureza, parte dessa máquina, é regida pelas leis da física; o homem é visto como o controlador, exercendo domínio sobre a natureza. Portanto, a ciência é entendida como uma técnica, capaz de ditar instruções para a exploração dessa engrenagem, a natureza.



As aulas de Ciências, tal como as vivenciei como aluno, no tempo do colégio, como professor e agora como coordenador e formador de professores de Biologia, em geral, baseiam-se no ensino de fórmulas, regras e umas séries de nomes e esquemas que são decorados. Algo tão mecânico e objetivo que, aos poucos, cada professor embutiu mentalmente o cronograma de conteúdos destinados para cada série. Isso é tão automático que qualquer intenção de rompimento é motivo de discórdia e conflito no grupo docente.

Em geral, a prática do ensino de Ciências está engessada num currículo pronto, com o plano do ano para as diferentes séries, independentemente do alunado presente na sala de aula. Isso é ainda mais marcado quando a escola disponibiliza um livro didático ou uma apostila em que o conteúdo está distribuído por série.



É quase unanimidade o conteúdo que é ensinado às quintas séries do ensino fundamental: o Universo, o solo, o ar, a água e pequenas noções de ecologia. Nas sextas séries, ensina-se a classificação dos seres vivos, nem sempre considerando a ordem evolutiva. Nas sétimas, o





conteúdo direciona-se ao corpo humano e aos estudos dos sistemas, órgãos e doenças a eles relacionados. Na oitava série, é a vez das noções básicas de química e física; essa última série é que disponibiliza um conteúdo extremamente mecânico e repetitivo.

Essa é a ordem presente na maioria dos currículos observados na prática de ensino de Ciências. A possibilidade de mudanças é muito limitada, a ordem de alguns conteúdos poderia ser invertida sem interferir na estrutura maior. Essa mudança não diz respeito à diversificação do conteúdo, mas apenas à ordem em que ele é apresentado. No entanto, cabe ressaltar que, no currículo oficial do Estado de São Paulo, uma mudança nessa linearidade dos conteúdos começa a ser notada.

Nas aulas de Ciências, há uma necessidade, talvez minha, talvez imposta nos cursos de formação de professores, de contextualizar o que era ensinado. Esforçava-me ao máximo para praticar isso. Confesso que não era fácil, pois, enquanto alguns conteúdos já nascem contextualizados, como a poluição, a gravidez e a alimentação, outros limitam as possibilidades, como o ensino do ciclo da fotossíntese e do modelo atômico.

Pelas conversas que mantinha no cotidiano escolar, como professor, a interdisciplinaridade era um termo novo, quando iniciei no magistério. A maioria dos colegas que trabalhavam comigo, da mesma área ou de outras, desconhecia o termo. Além dos que não o conheciam, outros o conheciam ligeiramente, e os que diziam conhecê-lo tinham muita dificuldade de o pôr em prática. Interdisciplinaridade... Tal palavra, para muitos colegas da área, era causa de estranheza. Alguns diziam que "o governo não tem mais o que inventar".

A cópia do conteúdo ensinado, tanto do quadro negro como do livro didático, era e ainda parece ser uma das metodologias mais utilizadas para o ensino de Ciências. Consegui presenciar e vivenciar um ensino conteudista e copista desde o tempo em que era aluno do ensino fundamental. Em algumas aulas de Ciências, há a necessidade de fazer uso ao extremo da memorização, como, por exemplo, quando é ensinada a nomenclatura na botânica, dividindo os vegetais em algas, briófitas, pteridófitas, gimnospermas e angiospermas. Dividese o vegetal em particularidades, sem relacionar a importância de tal grupo à sobrevivência de outros organismos e às relações sociais e políticas envolvidas.

Com o intuito de forçar a memorização, o ensino de Ciências faz uso de macetes. A "sigla" "REFICOFAGE", por exemplo, era e talvez ainda seja muito usada por professores para que os alunos memorizem a classificação biológica dos seres vivos (Reino, Filo, Classe, Ordem, Família, Gênero e Espécie). Às vezes, o apelo a gravar nomes, termos e significados usados





K



nas aulas de Ciências convida ao uso das músicas, tudo para uma memorização rápida, sem nenhum sentido, que, com o passar dos anos, cai em esquecimento. Vemos, por exemplo, modificações feitas em músicas conhecidas, parodiadas em versões biológicas, utilizadas em muitos cursinhos pré-vestibular e aulas de Ciências. A paródia da música "Saudades da Amélia", feita pelo Professor Marcelo Alex Leal, professor de Biologia da rede de ensino Objetivo, é representante desse tipo de metodologia. Essa música é utilizada para memorizar as principais enzimas produzidas pelo nosso organismo.





SAUDADES DA AMÉLIA (Mário Lago e A. Alves). Versão biológica: Prof. Marcelo:

Nunca vi fazer tanta insulina

Nem fazer tanta enzima rapaz

O pâncreas sintetiza a tripsina

Lipase, amilase

E outras enzimas mais

Você, na boca possui ptialina

Prá digerir o amido do pão

O estômago fabrica a pepsina

Que vai digerir carne, leite e feijão

[...]

Enzima é que é proteína de verdade

Reação aumenta de velocidade.



A crítica a essas metodologias não está em seu uso, mas na forma como são empregadas. Se for com o intuito da memorização por memorização, tal prática rotula o sentido do ensino de Ciências no discurso da "decoreba", ou seja, decorar dados no sentido de memorizá-los, sem ao menos entendê-los, desfavorecendo uma aprendizagem autônoma e significativa.









Ao longo dos anos, surgiram em mim questionamentos sobre minha prática como professor de Ciências. Não que antes não os fizesse. Todo final de tarde, eu me questionava sobre a possibilidade de o conhecimento ensinado intervir de alguma forma no processo formativo de meu aluno, e como poderia melhorar o que e como se ensina a cada aula. Porém, esses questionamentos não bastaram para me convencer, minha prática teria que buscar novos rumos.

Nos diferentes cursos de formação de professores, tentava (des)construir o ensino convencional, e colocava em xeque minhas representações do ensino de Ciências.

Possibilidades foram reveladas durante as aulas de Mestrado, com a disciplina "Teorias do Conhecimento e Educação Escolar", do Professor Doutor Pedro Goergon e, principalmente, com a disciplina do Professor Doutor Marcos Reigota, "Seminários sobre o Cotidiano Escolar". Tais disciplinas permitiram uma espécie de lapidação do que eu entendia sobre Ciências e sobre a minha atuação pedagógica.

O curso de Mestrado em Educação nunca foi minha primeira opção. Estava mais interessado em cursar algo na área de Zoologia ou Ecologia; porém, quando descobri que o programa da Universidade de Sorocaba apresentava como membro docente o professor Marcos Reigota, me motivei a cursar o Mestrado.

A disciplina e a orientação com o professor Marcos Reigota permitiram repensar a proposta de pesquisa que norteou este trabalho, assim como a minha prática pedagógica. Tinha a ingenuidade de achar que sabia tudo ou quase tudo sobre educação ambiental, por ter lido muito sobre essa temática. Na verdade, eu não sabia nada ou quase nada sobre o que realmente seria a educação ambiental.

Apresentei como proposta de dissertação o tema: "Percepção ambiental dos alunos do ensino fundamental em relação degradação dos ambientes antrópicos e naturais e aplicação de atividades lúdicas, na tentativa de promover a conscientização ambiental". Tratava-se de um estudo comparativo, repetitivo, que nada trazia de inovador, algo que já virou rotina em alguns trabalhos de educação ambiental.

Por meio da orientação do professor Marcos Reigota e suas indicações, deparei-me com novas leituras, que levaram a outra direção. Foi aí que comecei a me aproximar de uma outra visão do que seria a educação ambiental, do que viria a ser um educador ambiental, diferentemente do que se vê na mídia e nos discursos de senso comum, em que a educação









ambiental está apenas atenta ao "verde", ao conservacionismo e à ecologia, deixando de lado as questões sociais, políticas e culturais.

### 1.5 Da prática pedagógica ao conhecimento sobre o cotidiano escolar

A espantosa realidade das coisas É a minha descoberta de todos os dias (Alberto Caeiro, Poemas inconjuntos)

(*In* : Pessoa, 1998)



Preferi iniciar este texto abordando, em primeiro lugar, o conceito de cotidiano escolar. Por meio desse aprofundamento teórico, minha prática pedagógica passou a ter um outro sentido. Conforme Alves (2003), o estudo sobre o cotidiano escolar vai além do estudo epistemológico da educação, ultrapassando o conceito de educação de classes ou de um modelo de reprodução do Estado. Segue a autora: "Para essa tendência, introduzir a dimensão cotidiana nos estudos de currículo era necessário para a compreensão da escola e das relações que mantinha com a realidade social mais ampla." (ALVES, 2003, p. 64)



De acordo com Alves (2003), nós, educadores, na medida em que vamos adentrando os diferentes espaços escolares, podemos questionar diversas práticas e posturas presentes nos vários discursos que legitimam uma educação escolar. A crítica, enquanto pesquisa, volta-se para a nossa própria representação e postura na diversidade de conflitos presentes na escola.

A disciplina "Seminários sobre o Cotidiano Escolar", oferecida pelo professor Marcos Reigota, permitiu o acesso a leituras que influenciaram e estão influenciando minha maneira de enxergar o mundo, minha realidade, até mesmo minha identidade. Tais reflexões, abordadas pelos colegas mestrandos em seminários, transpõem minha prática pedagógica, indicando uma outra possibilidade de construir pesquisa e de ensinar.

派

Os seminários, leituras e estudos apresentados pela aluna Elaine Aparecida Machado M. de Oliveira nos remeteram à noção de comunidade na escola rural, por meio do estudo das obras de Gianni Vattimo e Antonio Cândido. Gianni Vattimo traz o conceito do belo: a experiência de viver em comunidade, do sentir bem, do amor ao próximo. Antonio Candido traz a figura





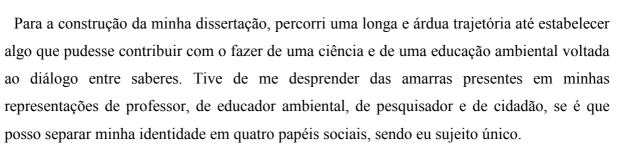
do caipira, regatando na literatura a construção dessa cultura e do *modus vivendi* do homem e da mulher do interior de São Paulo.



Elaine apresentou o pensamento de Martim Buber, utilizando-se dos livros **Sobre Comunidade** e **Eu e Tu**, que permitem aguçar nosso olhar para a comunidade, que pode ser representada pelas ideias de viver em conjunto, de compartilhamento, de pertencimento, na relação inter-humana em busca de diálogo e alteridade.

A pesquisa e construção da dissertação de Elisangela Aparecida Vieira leva a questionar as representações que temos sobre o nordeste brasileiro e sobre o nordestino, bem como as representações dos alunos sobre o nordeste. A dissertação dela faz uma releitura crítica da obra "Casa Grande e Senzala", de Gilberto Freyre, que nos fornece dados históricos e sociais, referentes à formação de uma identidade brasileira.

As reflexões apresentadas pelo colega Eder Rodrigues Proença provocam para diferentes representações sobre a construção de uma identidade sexual. Em seus seminários, foi apresentada uma parte da trajetória do pensamento de Michel Foucault, no livro **História da sexualidade**, dividido em três volumes. Tal obra, além da história da sexualidade, remete a diferentes representações sobre o corpo e o sexo como mecanismos de poder e controle. A construção do estudo de Eder busca levar essas reflexões para o cotidiano escolar, apontando possibilidades na construção de um sujeito que possa assumir com liberdade sua sexualidade e cidadania, que lhe são garantidas por direito.



Foi por meio da leitura de **As Três Ecologias**, de Felix Guatarri, de **A nova aliança**, de Ilya Prigogine e Isabelle Stengers, e principalmente do livro **Bioética e Tecnociências** de Newton Aquiles von Zuben e das poesias de Manoel de Barros que encontrei uma possibilidade de estabelecer diálogos voltados aos diferentes saberes e contribuir para a construção de uma ciência mais estética e humanística.

派



Tais leituras acabaram se incorporando ao meu discurso e à minha prática pedagógica. Constantemente, evidencio as reflexões trazidas pelo poeta Manoel de Barros e pelo professor







Newton Aquiles von Zuben sobre a direção que daremos ao conhecimento técnico e científico e a prática pedagógica no ensino da Ciência.

Essa é a contribuição que minha dissertação pode fazer a toda forma de educação, seja ela ambiental ou não. A citação de Nilda Alves resume com muito estilo o que escrevo: "Somos esse acúmulo de ações e acontecimentos culturais cotidianos, insignificantes, mas formadores necessários." (ALVES, 2003, p. 62)



É um olhar para o ser menor, para o

insignificante que eu me criei tendo.

O ser que na sociedade é chutado como uma

barata – cresce de importância para o meu

olho. (Barros, 2001, p. 27)



# 1.6 Trajetórias relatadas: a Educação Ambiental

Sábio não é o homem que inventou a primeira



bomba atômica.

Sábio é o menino que inventou a primeira lagartixa.

(BARROS, 2007, p. 39)

Quero iniciar esta seção com algumas indagações que, na verdade, são convite a todas as pessoas que se permitem tatear, degustar, escutar, visualizar, isto é, experienciar outras metodologias em sua prática pedagógica de educação e, particularmente, em educação ambiental, para que se possa romper com o pronto, o perfeito e o acabado. Convido você, leitor, a mergulhar em outras águas.

Nesse mesmo movimento, está a fala de Paulo Freire: "Somos seres inacabados e, como tal, podemos aprender o tempo todo e em todos os lugares." (FREIRE *apud* BARCELOS, 2008, p. 31) Acredito que a Educação Ambiental possa atuar de forma significativa nesse processo de aprendizagem, nos diversos meios sociais e, particularmente, em sala de aula.





香







Que possibilidades a Educação Ambiental pode ter na construção de diálogos entre os diferentes saberes? Para essa questão, ou melhor, para o meu posicionamento em relação à provocação apresentada acima, preferi abordar como me deparei, pela primeira vez, com os estudos e leituras sobre educação ambiental.

O curso de Ciências com habilitação em Matemática na Universidade Estadual do Mato Grosso do Sul foi o espaço em que pude ter contato com as leituras sobre educação ambiental. Por meio de um projeto de iniciação científica sob orientação da professora Andréia Aparecida Marin, busquei pesquisar a relação entre o depósito de lixo e a sensibilização da comunidade que vive no entorno de um "buracão". Trata-se de uma grande área de erosão, onde a prefeitura, o comércio e a população despejavam entulhos, alimentos e animais mortos, além de outros produtos e materiais.

Esse projeto de iniciação científica permitiu a construção da identidade do que seria um educador ambiental, porém, ainda estava preso a uma prática restrita apenas à Ecologia, tendo como alicerce as atividades de preservação e sensibilização. Não que isso não fosse importante, mas a educação ambiental não deve ser reduzida apenas a isso. Com o aprofundamento epistemológico, minhas concepções e representações entraram em xeque, e dediquei-me a aprofundar-me em educação ambiental de um ponto de vista teórico e filosófico. Nesse movimento, a Educação Ambiental ganhou uma conceituação política, histórica, filosófica e ecológica.



Para Marcos Reigota (1999 e 2002), a educação ambiental deve ser entendida como educação política, no sentido em que reivindica e prepara os cidadãos para exigir justiça social, cidadania nacional e planetária. Tal educação não está vinculada somente à transmissão de conhecimentos sobre Ecologia e Biologia, amplia-se para a participação dos cidadãos na busca de uma sociedade justa, participativa e equitativa.

O trabalho iniciado e consolidado no Brasil pelo professor Marcos Reigota é fruto de embates teóricos, trazendo em seus grupos de pesquisa, em suas palestras, debates e livros, ideias e ideais de autores como Paulo Freire, Gianni Vattimo, Felix Guattari, Ilya Prigogine, Isabelle Stengers, Michel Foucault, Newton Aquiles von Zuben, Paulo Berthet e Jean-Marie de Ketele, entre outros.



As intervenções feitas pela professora Andréia A. Marin e o professor Marcos Reigota contribuíram em muito para minha formação de educador ambiental, colocando em conflito minhas próprias representações. Esse processo de formação não considero concluso, como





Paulo Freire disse, "somos seres inacabados", e Manoel de Barros completa, dizendo que *a maior riqueza do homem é a sua incompletude*. Nesse processo incompleto, pretendo convidar o leitor para um diálogo entre a poesia e as ciências. Na tentativa de — como escreve Barcelos (2008) — passar de uma teoria a uma atitude — Não quero, com este texto, prescrever um único caminho para construir saberes e diálogos. Procuro mais os *descaminhos*, lugares antes não trilhados, pois as possibilidades em se dialogar com os saberes são extensas. Busco na poesia de Manoel de Barros um dos *descaminhos*. Muito menos espero aferir valores, pois "não se ensinam valores. Há que vivê-los e, de preferência, em comunidade" (BARCELOS, 2008, p. 32).

A educação ambiental torna-se um espaço para rupturas com as visões dogmáticas e cristalizadas de uma prática instrumentalista, mecânica, que tem como subsídio uma única metodologia. O professor Valdo Barcelos, no livro **Educação Ambiental: Sobre princípios, metodologias e atitudes**, nos indaga e ao mesmo tempo nos convida a poetizar as ações em educação ambiental. "Será que a ação pedagógica e metodológica em educação ambiental não ficaria mais prazerosa com um pouco de poetização do mundo?" (BARCELOS, 2008, p. 39)

É nisso que lanço todas as linhas desse carretel de reflexões, ou melhor, novelo de linhas<sup>3</sup>. Que a poesia possa levar, não somente à estética no estudo e produção do conhecimento, como a reflexões éticas e ecológicas. O poema *Despalavra* de Manoel de Barros, alinhava nessa direção:





Hoje eu atingi o reino das imagens, o reino da/ despalavra /.../ Daqui vem que os poetas devem aumentar o mundo/ com as suas metáforas./Que os poetas podem ser pré-coisas,/ pré-vermes,/podem ser pré-musgos./ Daqui vem que os poetas podem compreender/ o mundo sem conceitos./ Que os poetas podem refazer o mundo por imagens, / por eflúvios, por afeto. (BARROS, 2000, p. 23)

A educação ambiental, agindo como possibilidade de diálogo de saberes entre a ciência e a poesia, é nada mais que o novelo, onde as "linhas" se apresentam em um emaranhado de reflexões e experiências. Para que essa linha deslize até que possa desprender-se de si mesma, traduzindo os saberes científicos, históricos, sociais, ecológicos e artísticos, permitindo sair da

香

Quero dizer com essa expressão que as reflexões se apresentam em formato de um novelo de linhas, onde os pensamentos, os sentimentos, as ideias e as reflexões não têm um único ponto de partida, o que há, na verdade, é um intercruzamento de linhas, ou melhor, de ideias.





individualidade, da inércia, para um alinhamento, ou seja, uma humanização do conhecimento. E é na escola, acredito eu, que a educação ambiental pode ser a iniciadora desse descarrilamento de ideias e atitudes.

A escola é um local privilegiado para a realização da educação ambiental, desde que se dê oportunidade à criatividade. Embora a ecologia, como ciência, tenha uma importante contribuição a dar à educação ambiental, ela não está mais autorizada que a história, o português, a química, a geografia, a física, etc. (REIGOTA, 1994, p. 25)

A prática de educação ambiental, particularmente a prática pedagógica, deve intervir na construção de saberes para que a sociedade não seja escrava de um conhecimento construído. De acordo com Reigota (1999), quando pensamos em uma perspectiva ecologista de Educação Ambiental, devemos levar os educandos e educandas ao sentimento de integração à sociedade, e não colocá-los a serviço dela. A educação, ambiental ou não, é um dos espaços, ou melhor, o veículo para que essa discussão ocorra de forma aberta, política, dialógica, na alteridade e compromisso com o ser humano.

A educação em geral e a educação ambiental em particular, nesses tempos pós-modernos, não tem a pretensão de dar respostas prontas, acabadas e definidas, mas sim instigar questionamentos sobre as nossas relações com a alteridade, com a natureza, com a sociedade em que vivemos, com o nosso presente e com o nosso eventual porvir. (REIGOTA, 2002 p. 140)

## 1.7 Prática em prática na Educação Ambiental



Durante boa parte de minha prática pedagógica, nunca pensei que pudesse usufruir das duas formas de linguagem – a poética e a científica. Em tese, num ensino mecânico e sistematizador, onde é construída a aula de Ciências, não havia espaço para o diálogo com outros saberes. Não reconhecia a possibilidade de dialogar ciência e poesia em minha didática de ensino.

香

Encontrei na poesia de Manoel de Barros uma outra ciência, uma forma de falar de natureza e das coisas que nos rodeiam de uma maneira muito simples e, paradoxalmente, muito







complexa. A simplicidade de sua poesia está na primazia e na ascensão por aquilo que é considerado extremamente simples, pelos seres desgarrados de pertencimento, abandonados, esquecidos. *O poema é antes de tudo um inutensílio*. (BARROS, 1998, p. 23) Somente as coisas menores têm grandiosidade. Sua poesia fala das lembranças de infância, traquinagens, aprendizagem.

Nesse cenário infantil, a linguagem e a paisagem compõem sua poesia. A complexidade está na arte de criar, esculpir e trabalhar com as palavras, com as frases desprendendo-se das regras gramaticais, do movimento semântico e linguístico estabelecido. Além disso, o uso de metáforas dá estilo e complexidade à poesia.

"A poesia de Manoel de Barros é rigorosamente o que é. É poesia em estado de água pura, de nascentes sem fórmulas. Poesia que abre seu lugar próprio em seu próprio território que é a paisagem da linguagem verbal." (HOUAISS *apud* BARROS, 1998, p. 10-11)

Foi nesta poesia que busquei inspiração para estabelecer um diálogo para a construção de paradigmas, ou seja, outras formas de pensar e ensinar as ciências, que transcendessem o saber apenas científico e se aproximassem aos saberes populares, históricos e subjetivos.

Nas diversas leituras da poesia de Manoel de Barros, busquei entender a lógica de sua poesia, e a própria poesia trouxe respostas:



Poesia não é para compreender mas para incorporar

Entender é parede: procure ser árvore. (BARROS, 1998, p. 37)



Então, comecei a incorporar que a poesia trazida pelo poeta estava além do entendimento, seria necessário utilizar outros sentidos, além da razão. Seria necessário aproximar-se do chão para escutar o movimento *andâmico* dos seres rastejantes, seria necessário *transfazer* as normas da escrita e da gramática.

— O poeta é promíscuo dos bichos, dos vegetais, das pedras. Sua gramática se apóia em contaminações sintáticas. Ele está contaminado de pássaros, de árvores, de rãs. (BARROS, 2007, p. 39)



Numa formação voltada às ciências, buscamos quase sempre a razão e o sentido em tudo que nos rodeia, buscamos enquadrar, medir, contar, controlar, nomear, denominar e dominar,







esquecendo que construir Ciências vai além da objetividade e da lógica. Contudo, a poesia não é para ser medida, calculada, muito menos compreendida. É somente *incorporada*.

De como não ler um poema

Há tempos me perguntaram umas menininhas, numa dessas pesquisas, quantos diminutivos eu empregara no meu livro A Rua dos Cataventos. Espantadíssimo, disselhes que não sabia. Nem tentaria saber, porque poderiam escapar-me alguns na contagem. Que estas estatísticas, aliás, só poderiam ser feitas eficientemente com o auxílio de robôs. Não sei se as menininhas sabiam ao certo o que era um robô. Mas a professora delas, que mandara fazer as perguntas, devia ser um deles.

E mal sabia eu, então, que estava dando um testemunho sobre o estruturalismo – o qual só depois vim a conhecer pelos seus produtos em jornais e revistas. Mas continuo achando que um poema (um verdadeiro poema, quero dizer), sendo algo dramaticamente emocional, não deveria ser entregue à consideração de robôs, que, como todos sabem, são inumanos.

Um robô, quando muito, poderá fazer uma meticulosa autópsia – caso fosse possível autopsiar uma coisa tão viva como é a poesia.

Em todo caso, os estruturalistas não deixam de ter o seu quê de humano...

Nas suas pacientes, afanosas, exaustivas furungações, são exatamente como certas crianças que acabam estripando um boneco para ver onde está a musiquinha. (QUINTANA, 1997, p. 20)

Necessitei recorrer à humildade e desprender-me das amarras da lógica e da sistematização do conhecimento. Ao estudar a poesia de Manoel de Barros, aprendi que é possível construir Ciências fazendo poesia, é isso que o poeta faz.

Aprendi que falar sobre Ciências é também falar dos pássaros, falar sem cerimônias dos andarilhos e seus achados, é ver em Bernardo — *ethos* presente na poesia manoelina — que se constrói com a figura do humano, que se aproxima da natureza, num ideal de pertencimento. O mesmo ocorre com outros "songos" criados pelo poeta: "o fazedor de amanhecer", o inventor da "inutilidade". Podemos inferir que o maior aprendizado é saber que fazer Ciências não pede apenas o estudo de leis e conhecimentos acumulados, mais do que simplesmente isso. É preciso valorizar o que já existe na natureza e na humanidade.









Um passarinho pediu a meu irmão para ser a sua árvore./ Meu irmão aceitou de ser a árvore daquele passarinho./ No estágio de ser essa árvore, meu irmão aprendeu de sol, de céu e de lua mais do que na escola. (BARROS, 2000, p. 63)

Esse é o caminho, se é que realmente existe um caminho. Talvez somente exista uma direção, que é por onde as águas vão, mesmo que às vezes contra a correnteza, porém, não tenho certeza. *Melhor jeito que achei para me conhecer foi fazendo o contrário*. (BARROS, 2001, p. 67)

Talvez o leitor esperasse um texto mais uniforme, mais organizado no que se refere aos capítulos. Não se iluda. Procurei escrever por desvios. Escrever por desvios não é fácil, mas não teria o mesmo prazer. Por isso, busquei ousar, desviar das normas, das formas, e produzir diálogos nas ciências, utilizando as poesias de Manoel de Barros para intervir, transgredir e até mesmo transformar a prática pedagógica, subsidiada pela Educação Ambiental.

Pois é nos desvios que encontra as melhores

*surpresas e os ariticuns maduros.* (BARROS, 1997, p. 87)



Ao construir esse percurso, me *sinto emancipado*, igual a *alguém acrescentado de criança* (BARROS, 2006, s/p), alguém que aprendeu a construir Ciências com as palavras, aprendeu a esfregar sua linguagem ao chão para que ganhem propriedade de lesma. De uma consistência lisa, escorregadia e viscosa. Quando rasteja, deixa um rasto líquido, transparente e de um brilho típico, embelezando o chão.

Neste estudo, não procuro realizar nenhum tipo de análise linguística ou literária sobre a poesia de Manoel de Barros, o que proponho é trazer uma parte de sua poesia na tentativa de poetizar as novas tecnologias para construir saberes e práticas que contribuam para superar a distância entre as Ciências e as questões sociais, políticas e humanas.

香

Pensando na formação de professores, especificamente de Ciências (Física, Química e Biologia), acredito que o maior desafio é o rompimento da visão tradicional, fragmentadora, simplista e reducionista presente em muitos professores, muitas vezes resultante da pouca







familiaridade com a pesquisa. Pois bem, é preciso rever que tipo de Ciências se está ensinando, é preciso investir na formação de professores pesquisadores. Somente com o contato com outros referenciais teóricos o professor poderá construir outros paradigmas que reposicionem e direcionem sua prática de ensino.

No livro "Para uma pedagogia do conflito", Boaventura de Souza Santos traça o panorama de outra revolução científica:



Quero significar que a natureza da revolução científica que atravessamos é estruturalmente diferente da que ocorreu no século XVI. Sendo uma revolução pela ciência, o paradigma científico (paradigma de um conhecimento prudente), tem de ser também um paradigma social (o paradigma de uma vida decente). (SANTOS 1997, p. 37)

O filósofo Kiekkegaard me ensinou que cultura é o caminho que o homem percorre para se conhecer.



Sócrates fez o seu caminho de cultura e ao fim falou que só sabia que não sabia nada. Não tinha as certezas científicas. Mas aprendera coisas di-menor com a natureza. Aprendeu que as folhas das árvores servem para nos ensinar a cair sem alardes. (BARROS, 2006, s/p)



Essa transição de paradigmas perpassa o desafio da própria prática docente, configurando-se como um desafio político, social. Todos nós temos a co-responsabilidade de indicar alternativas que permitam a construção de conhecimentos que vão contra a comercialização e a competição. Que possibilite intervir nos estigmas, representações ingênuas e de senso comum no referente ao papel da educação. Uma outra possibilidade é buscar estabelecer diálogos entre as diferentes áreas de conhecimento na perspectiva de vivenciar valores, saberes e práticas, condizentes com as aspirações coletivas.

Não se trata de reinventar a "roda", muito menos de reinventar as Ciências, mas de uma humanização do que é culturalmente produzido por ela. Para isso, vejo a necessidade de transformar a educação, ou melhor, a prática pedagógica.



"O objetivo último de uma educação transformadora é transformar a educação, convertendoa no processo de aquisição daquilo que se aprende, mas não se ensina, o senso comum." (SANTOS, 1996, p. 18) A escola deve se abrir para as diferentes vivências, deve resgatar os





costumes, as crenças, as histórias pertencentes à comunidade ou grupo em que a escola se insere. O que falam, ou o que pensam, quais são os sonhos, as expectativas desses alunos.

Uma educação transformadora não é um mero rótulo, discurso político ou adjetivo sem o compromisso da palavra. Ela é integradora, formativa, emancipatória (condizente com os direitos e deveres, exercimento da plena cidadania).

A citação a seguir apresenta a ideia de Paulo Freire sobre as tecnologias na prática pedagógica. "Nunca fui ingênuo apreciador da tecnologia: não a divinizo, de um lado, nem a diabolizo, de outro. Por isso mesmo sempre estive em paz para lidar com ela." (FREIRE, 1996, p. 97) O fazer pedagógico é que norteará o uso das tecnologias, no que diz ao uso desta na sala de aula. Tal uso deve ter clara a relevância de sua prática. "Divinizar ou diabolizar a tecnologia ou a ciência é uma forma altamente negativa e perigosa de pensar errado." (FREIRE, 1996, p. 37)

O ensino de Ciências, bem como de qualquer outra disciplina, deve ou deveria ser uma prática de educação ambiental. Ele está ou estaria voltado à superação dos atuais modelos de relacionamento da sociedade consigo mesma e com a natureza. Para isso, a prática de ensino de Ciências necessita romper com as tradicionais metodologias de cunho técnico e mecanicista, que esgotam a possibilidade de construir saberes culturais, históricos e subjetivos. O aprofundamento teórico e filosófico não pode ser deixado de lado, pois não se faz educação ambiental com um discurso reproduzido e carregado apenas de senso comum.



A educação encontra, nos dias atuais, uma de suas tarefas mais desafiadoras – a de redirecionar o humano para sua liberdade criadora e a superação de uma percepção de mundo puramente racional. Além disso, precisa ter claro o viés crítico para dar ao ser humano a oportunidade de se emancipar da homogeneização globalizante, de um imaginário bombardeado a todo instante, através dos meios de comunicação de massa, por valores advindos da indústria cultural. (MARIN, 2006, p. 277)

Precisamos, agora, direcionar nossas ações para a formação de um cidadão responsável, que construa seu senso crítico e que atue nas decisões locais e globais. A educação deveria estar à frente na construção de um senso crítico, a participação ativa e política. Sem esse norte, se a sociedade, em sua representação política, econômica, ecológica e pedagógica não intervir na construção de conhecimento e na valorização das culturas, não há como dar mais visibilidade a outros saberes e culturas. Temos, com essa premissa, a impossibilidade de intervir na exacerbada valorização de um conhecimento científico e tecnológico. Toda construção







humanística seria abandonada pela alusão à ideia de progresso, como sinônimo de avanço tecnológico.

"Janette contribuía 78% para o progresso e o desentendimento entre os homens." (BARROS, 2007, p.47)

A tecnologia é fruto de uma construção social, de um diálogo intenso entre a humanidade e a natureza, não é fruto do acaso. É na prática educativa que podemos interferir e reconduzir o ensino das ciências, antes construído tendo em vista o ideal de progresso, segundo o qual tudo que é novo é melhor do que o anterior. Discursos que fogem do senso comum e ganham validade universal, tais como considerar a civilização ocidental mais evoluída do que nossos ancestrais.

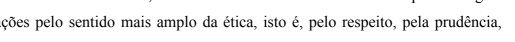
É dever da educação valorizar nosso patrimônio comum, ou seja, nossa produção de saberes, culturas, costumes que herdamos de nossos antepassados, da influência de povos "primitivos", assim chamados pejorativamente por essa sociedade "tecnológica".

# 1.8 A educação e a construção de diálogos.

Todo ato de educar deve concentrar seu suporte na ética, mesmo num cenário de incertezas e contradições, a educação é a melhor, se não a única forma de proporcionar uma ação cidadã, justa e autônoma. "A educação que não tiver no horizonte o ideal de uma vida bem sucedida, de felicidade e solidariedade, dificilmente realizará as cidadanias civis, sociais e econômicas." (ZANCANARO, 2007. p. 10)

Para Zancanaro, a tarefa da educação é dar uma formação global de conhecimento que auxilie a gestão da vida, a ética de responsabilidade, sendo um bom instrumento na valorização de toda e qualquer forma de vida. A responsabilidade com o futuro será estabelecida nesse presente. De todo "poder", seja ele de qualquer tipo, originar-se-á a "obrigação" com o futuro. É na escola onde a ações éticas, políticas e ecológicas ganham sua dimensão social e pedagógica no apontamento das ações afirmadas neste presente para o futuro. Agora não quero saber mais nada, só quero aperfeiçoar o que não sei. (BARROS, 2008, s/p)

Nesse modelo educacional em crise, a escola terá de construir sua base epistemológica pautando suas ações pelo sentido mais amplo da ética, isto é, pelo respeito, pela prudência,





K

pela renúncia e, principalmente, pela responsabilidade. Toda essa ansiedade, presente na moderna experiência tecnológica, tem como resultado a construção de conhecimentos distorcidos e desarraigados do ser. A produção tecnológica acaba por ignorar a singularidade, a tradição filosófica e o mundo.

"Gostaria, por outro lado, de sublinhar a nós mesmo, professores e professoras, a nossa responsabilidade ética no exercício de nossa tarefa docente. Sublinhar esta responsabilidade igualmente àquelas e aqueles que se acham em formação para exercê-las." (FREIRE, 1996, p. 16)

Lourenço Zancanaro busca nos estudos de Hans Jonas<sup>4</sup> construir reflexões referentes à imprevisibilidade do poder das conquistas tecnológicas, o temor pelo futuro incerto, o medo de que isto provoque consequências indesejáveis e irreversíveis e o medo da morte. Esses fatores agem como um freio, impondo limites à ação humana. *Com pedaços de mim eu monto um ser atônito* (BARROS, 2001, p. 37)

A antecipação do futuro e o esquecimento de viver o presente para viver o futuro. A antecipação do futuro coloca em risco toda a natureza. O conhecimento científico tem como "poder" reduzir, ignorar e inviabilizar toda a existência à sua instrumentalidade. *A gente só chega ao fim quando o fim chega!* (BARROS, 2003, p.33)









Hans Jonas, filósofo alemão que vivenciou, nos anos de 1920 e 1930, grandes fatos históricos: a crise da humanidade européia, o advento do nazismo e o holocausto, e a idealização de uma sociedade tecnológica. Com uma forte influência do pensamento de Heidegger e da fenomenologia de Husserl, constrói suas ideias e reflexões.



×

# UM SONGO

Aquele homem falava com as árvores e com as

águas



ao jeito que namorasse.

#### Todos os dias

ele arrumava as tardes para os lírios dormirem.

Usava um velho regador para molhar todas as

manhãs os rios e as árvores da beira.

Dizia que era abençoado pelas rãs e pelos

pássaros.

A gente acreditava por alto.

Assistira certa vez um caracol vegeta-se

na pedra.

mas não levou susto.

Porque estudara antes sobre os fósseis

lingüísticos

e nesses estudos encontrou muitas vezes caracóis

vegetados em pedras.

Era muito encontrável isso naquele tempo.

Ate pedra criava rabo!



A natureza era inocente.

*P.S*:

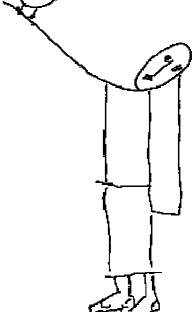
Escrever em Absurdez faz causa para poesia

Eu falo e escrevo Absurdez.



Me sinto emancipado

(BARROS, 2006, s/p)











香

Quem atinge o valor do que não presta é, no mínimo,

Um sábio ou um poeta.

(BARROS, 2003)

Capítulo II



# DIÁLOGOS ENTRE SABERES





Conversas que trago para roda de tereré



Uma roda de tereré geralmente não tem uma prosa definida, os assuntos simplesmente acontecem, ou melhor, *desacontecem*. Nessas rodas, a subjetividade é o que mais importa. Nelas, estão presentes as conversas do cotidiano, as histórias, os causos, vivências, enfim, há maior preocupação com o diálogo dos envolvidos, não com as normas e regras da academia. Não é fácil escrever no formato de roda de tereré, pois o academicismo está muito presente em minha apropriação da escrita. Acredito que este trabalho não dará conta de se aproximar à estética de uma roda de tereré. Contudo, esse desafio estará presente nos próximos estudos.



#### 2.1 O Filosofo e o Poeta: a Ciência e a Poesia.



Procuro iniciar este capítulo apresentando dois grandes referenciais teóricos que, em todo corpo dessa dissertação, estiveram presentes, mesmo que implicitamente. São eles: o filósofo e professor Newton Aquiles von Zuben e o poeta Manoel de Barros. Apresento também alguns temas muito relevante para próximas discussões.

No livro **Bioética e tecnociências**, Newton Aquiles von Zuben apresenta uma grande possibilidade de construir diálogos face aos problemas pós-modernos, como a intensa presença da máquina e dos avanços científicos — apresentados por áreas de ciências como genética, robótica e nanotecnologia — nas mais cotidianas relações humanas.



Newton Aquiles von Zuben é doutor em Filosofia pela Université Catholique de Louvain, na Bélgica. É um grande conhecedor do pensamento de Martin Buber, trazendo em seus textos a







filosofia da alteridade, do compromisso pelo outro, pela ontologia da diferença, articulando linguagem e caráter prático.

Suas pesquisas estão direcionadas ao campo da ética, política, educação, epistemologia, teorias da educação, fenomenologia, hermenêutica, formação de professores, bioética, tecnociências e cultura, dentre outras temáticas (texto adaptado do *Curriculum lattes*, consultado em 21/10/2006).

Em 2006, publicou **Bioética e tecnociências**: a saga de Prometeu e a esperança paradoxal (nove capítulos de reflexão que vão além da filosofia). O livro é fruto de estudos, reflexões, resultados de artigos publicados, seminários, palestras, entre outras apresentações, sendo um assunto extremamente relevante para as discussões e debates a respeito da Bioética. O autor nos remete a intensas reflexões sobre a técnica e o lado operativo das ciências.

Segundo Zuben (2006), as tecnociências, cada vez mais atuantes em nossas relações, nos trazem uma fáustica ideia de melhora das condições de vida. Por outro lado, ainda que se aumente a expectativa de vida, a cura de doenças por meio das técnicas e fármacos, ao mesmo tempo se permite o surgimento de novas catástrofes, como o surgimento de novas bactérias e explosões nucleares.

No pensamento que acompanhou esse avanço tecnológico, a mulher e o homem são enquadrados ao conceito de máquina. Isso implica submetê-los às mesmas condições de rentabilidade, operacionalidade e produtividade impostas à máquina. São encarados como peças, ou seja, seres passíveis de reposição e substituição. Esse grande dilema coloca o ser humano em isolamento em relação a essas ciências, sendo necessária outra reflexão, tendo em vista as incertezas e o fascínio pelos avanços trazidos pelas tecnociências.

O autor constantemente usa o título "tecnociências", pois a técnica seria o emprego de instrumentos ou recursos que são utilizados para resolver problemas práticos. Ela seria encarada como um conjunto de conhecimentos e habilidades acionáveis e eficazes que foram desenvolvidos no decorrer da história. A esse respeito, interessa citar a formulação de Felix Guattari:

Aristóteles considera que a *techne* tem como missão criar o que a natureza não pode realizar. Da ordem do "saber" e não do "fazer", ela interpõe, entre a natureza e a humanidade, uma espécie de mediação criativa cujo estatuto de "interseção" é fonte de perpétua ambigüidade. (GUATTARI, 1992, p. 45)









A técnica não só subsidia o humano, mas o faz diferente dos animais, como um ser que se apropria da técnica, sendo parte desta.

> Enquanto os animais sobrevivem adaptando-se ao meio ambiente, o homem sobrevive adaptando o meio ambiente a si mesmo. Essa habilidade o faz diferente dos outros animais. A técnica é esse modo de proceder, próprio do homem, ou de construir um ambiente artificial para poder viver. Pode-se até afirmar que o artificial passa a ser natural para o homem. (ZUBEN, 2006, p.

A ideia de uma ciência adquirida ou construída por um conjunto de conhecimentos socialmente adquiridos ou produzidos não é inteiramente verdadeira, pois ninguém inventou a ciência. Ela nasce toda vez que é possível dialogar com a natureza. Não se constrói nada, muito menos se inventa, sem que as ciências tenham dialogado com o que já existe na natureza. A ciência é fruto de um intenso diálogo com o que já existe na natureza, e dá origem a um outro artefato, não melhor ou pior, apenas diferente do anterior.

Gilberto Hottois introduziu o termo "tecnociências" para designar

a intrínseca ligação, o entrelaçamento, entre a técnica e ciências, cujas características são, primeiramente, a indissolubilidade desses dois pólos, o teórico e o técnico-operatório e, em segundo lugar, o primado da técnica sobre a teoria. (HOTTOIS, 1999 apud ZUBEN, 2006, p. 49)

Apesar das diferenças, ciências e tecnologia estão, de certa forma, agregadas. "A ciência tornou-se meio de que a técnica se serve." (ZUBEN, 2006, p. 170) Mesmo que seja possível, teoricamente, separar a técnica da ciência, na prática, a técnica e as ciências estão interligadas. É a essa relação que se refere o conceito de Tecnociências. Contudo, a tecnociência é sustentada e condicionada pela construção científica, e não a ciência pela produção técnica.



Sendo assim, tenho convicção de que a questão da enunciação subjetiva colocar-se-á mais e mais à medida que se desenvolverem as máquinas produtoras de signos, de imagens, de sintaxe, de inteligência artificial... (GUATTARI, 1997, p. 23)

A técnica é a ciência, o oficio e a arte de construir. Em outras palavras, a habilidade desvinculada do sentimento. No trecho de um poema retirado de O Livro Sobre o Nada, Manoel de Barros impõe certo limite à técnica e às ciências.





51



香

A ciência pode classificar e nomear os órgãos de um sabiá

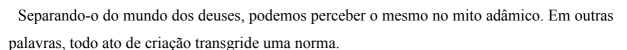
Mas não pode medir seus encantos. (BARROS, 2001, p. 53)





Em Bioética e Tecnociências, Newton Aquiles Von Zuben nos apresenta uma narrativa simbólica, "o mito de Prometeu", talvez com o objetivo de indagar o próprio surgimento da ciência. O autor faz alusão à mitologia grega, na qual Prometeu (aquele que "pensa antes"), neto de Urano e Gaia, audaciosamente rouba o fogo do céu, traindo os deuses e suscitando a fúria de Zeus. Prometeu entrega aos humanos o fogo, que representa proteção e poder. Com o fogo, surgiu a cultura, permitindo aos humanos compensar as insuficiências da natureza. Zeus, vendo o progresso e o sucesso do homem, com o uso do brilho do fogo, lançou sua ira aos humanos. A reação de ira pelos deuses se deu por meio de Pandora, jovem atraente, dotada de talentos para atrair a raça humana, enviada ao mundo dos humanos. A ela, Zeus deu uma caixa que deveria manter fechada. Mas, movida por curiosidade, a caixa foi aberta por Pandora, espalhando todos os males pela terra.

A saga de Prometeu está presente no primeiro capítulo do livro, em que o autor resgata, pela mitologia, a ambivalência presente nas tecnociências, em que o conhecimento científico e toda cultura humana nascem de uma transgressão de uma ordem divina ou de um dogma.



Tais mitos podem ser interpretados de uma outra forma, nesse sentido, tanto o mito de Prometeu como o mito adâmico talvez traduzam uma visão coalhada que não nos deixa ver que o homem é realmente fascinante.

"Os mitos de Adão no paraíso e de Prometeu não podem nos intimidar em nossa capacidade de enfrentar e criar o novo." (ZUBEN, 2006. p. 180) Esses mitos nos indicam cautela ou, intencionalmente, vedam nossos olhos, escondendo que o homem é algo extraordinariamente fascinante, aproximando-se dos deuses. O ato de criar perde seu poder divino.

Com os estudos de Bacon, Galileu e Descartes, que revelaram o lado operativo e instrumental da ciência, e com o passar do tempo, a ciência que se baseava na teoria, constituída principalmente pela linguagem e pelas ideias na perspectiva, de Platão, e pela teoria, na perspectiva de Aristóteles, passou a apresentar algumas mutações. O estudo da técnica na ciência representa poder e controle sobre a natureza, a matematização e a





香



experimentação são instrumentos da espécie humana para a dominação e manipulação dos fenômenos. O conhecimento assume o caráter de poder.

Para Bacon, trata-se de dominar a natureza pela arte. Técnica e matemática estão no umbral da nova ciência, e juntas operam para suprimir a influência do saber "logo-teórico", especulativo e simbólico. O núcleo denso da nova ciência é tecnomatemático, operativo. (ZUBEN, 2006, p. 46)

Deve-se, de fato, reconhecer que a linguagem tem desenvolvido um papel importante na forma de vida humana. No entanto, é razoável reconhecer que, por outro lado, hoje, a linguagem, o logos, não esgota o passado, nem o presente, tampouco o futuro da espécie humana. Toda a construção cultural humana, até o momento, esteve vinculada à ordem simbólica.

Simbólico, segundo o dicionário Aurélio, vem do grego symbolikós, "refere a, ou que tem caráter de símbolo". Alegórico, metafórico. O simbólico representa a ideia que vem por trás de uma determinada técnica, por exemplo, quando um artista pinta um quadro, antes mesmo de separar as tintas e os pincéis para a construção da obra de arte, ele traz a ideia do que será essa obra. Diferentemente de uma reprodução de uma obra, que não passa de uma aplicação do uso da técnica, ou seja, o ato de misturar cores e reproduzir. O simbólico carrega o sentimento, a história, as diferentes reflexões e representações do mundo, podendo estar presente na própria técnica da pintura, das artes plásticas, na linguagem e na poesia. Ele traz a ideia, a essência das diferentes concepções que um objeto representa.





Deus deu a forma. Os artistas desformaram.

É preciso desformar o mundo:

Tirar da natureza as naturalidades. (BARROS, 2001, p. 75)

O símbolo traz a ideia abstrata. Mesmo que destrua um determinado objeto, ele continuará a existir. Transcende o objeto, a ideia do simbólico está no conceito dos seres e das coisas, construídos num momento histórico e cultural.













Hoje eu atingi o reino das imagens, o reino da despalavra.

Daqui vem que todas as coisas podem ter qualidades

humanas

Daqui vem que todas as coisas podem ter qualidade

de pássaros.

[....]

Daqui vem que os poetas devem aumentar o mundo com as suas metáforas.

Que os poetas podem ser pré-coisas, pré-vermes,

Podem ser pré-musgos.

Daqui vem que os poetas podem compreender

o mundo sem conceitos.

Que os poetas podem refazer o mundo por imagens,

por eflúvios, por afeto. (BARROS, 2000, p. 23)

煮煮

Manoel de Barros, no trecho acima do poema *Despalavra*, publicado no livro **Ensaios Fotográficos**, não faz referência à realidade imediata, o que importa é a dinâmica da significação. *Não tenho conexões com a realidade*. (BARROS, 2003, p. 19) A poesia manoelina tem a arte de *fotografar a paisagem* em forma de palavras, um jeito bem singular de *infantilizar* as palavras (desorganizar as articulações sintáticas, promovendo uma ruptura na forma). Assim como o Bernardo faz com as formigas: *Para infantilizar formigas é só pingar um pouquinho de água no coração delas* (BARROS, 2001, p. 29). Assim, torná-las apropriadas para o esterco, para a gosma do caracol. Essas metáforas são símbolos que fazem bem para a poesia, dando pertencimento ao chão. "O símbolo não rompe a paisagem, não destrói florestas, não manipula o ser vivo; ele dá sentido, organiza, indica fins." (HOTTOIS, 1995 *apud* ZUBEN, 2006)









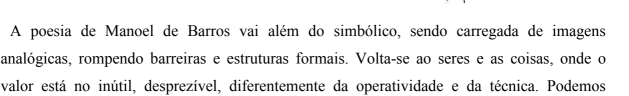
Existem diferentes formas de o simbólico se manifestar. Na arte, encontra veículo nas pinturas, esculturas, música e poesia, têm a possibilidade do encontro entre a técnica e o simbólico, ambos se fundem, dando origem à criação. Um feito somente é considerado arte quando está aglutinada a ideia da técnica e do simbólico.

... Pertenço de fazer imagens.

Opero por semelhanças.

Retiro semelhanças de pessoas com árvores
de pessoas com rãs
de pessoas com pedras
etc etc.

Retiro semelhanças de árvores comigo. (BARROS, 2001, p. 51)





Todas as coisas cujos valores podem ser disputados no cuspe à distância servem para poesia

[...]

As coisas que não levam a nada têm grande importância Cada coisa ordinária é um elemento de estima. (BARROS, 2007, p. 12)

observar esta ideia de forma clara no primeiro trecho de Matéria de Poesia:

Matemática, a Física, a Química e a Biologia mostraram-se muito pouco capazes de traduzir e expressar as formas simbólicas, dada o completitude do simbólico. Para alcançá-lo, é preciso valer-se de outros saberes, não somente das ciências.







O simbólico é a capacidade de olhar o mundo e ler de outras formas, diferentemente do olhar que mede, calcula e altera. É um olhar estético sobre o exercício da invenção, é sentir, experimentar a beleza das coisas ao nosso redor. Sobre essa forma de olhar, acredito que a arte possa interferir no processo, a arte como linguagem, a arte como imagem, a arte na condição poética. O próprio poeta Manoel de Barros nos apresenta, em um trecho de sua poesia, essa capacidade da arte de interferir em nosso sentir, olhar, experienciar. *Por meus textos sou mudado mais do que por meu existir*. (BARROS, 2002, p. 81) O filósofo também faz coro, em outras palavras, ao pensamento do poeta: "O sujeito não existe como tal senão na medida em que a linguagem o vem instituir." (ZUBEN, 2006, p. 70)

A bioética propõe a interação entre a técnica e o símbolo, buscando conciliar as aspirações de ordem técnica e simbólica. Essa interação talvez dê conta de responder algumas indagações perante o presente e futuro que esperam da nova humanidade, gerada pelo avanço das tecnociências.

#### 2.2 A Bioética





Quando terminava o colegial, a Bioética foi um dos assuntos abordados na disciplina de Biologia que mais me achou atenção, principalmente porque, naquele mesmo ano, foi divulgada a primeira clonagem de um mamífero, pelo cientista Ian Wilnut, utilizando células adultas. Este fato contribuiu para uma ampla discussão sobre a clonagem e a ética. A bioética, por ser uma área recente, despertava e ainda desperta muita atenção entre a juventude. Newton Aquiles von Zuben considera a bioética como o horizonte de possibilidades para o debate sobre as questões cruciais levantadas pelas tecnociências. "A bioética é não só um campo de compreensão, mas também um novo método de abordagem de uma nova problemática." (ZUBEN, 2006, p. 182)

Existem algumas divergências em relação à data de sua criação. Segundo Zuben (2006), a Bioética teve seu surgimento em 1970, porém, na década de 1960 já havia várias denúncias, por parte da mídia, do emprego duvidoso da ciência e dos inúmeros casos em que era patente o mau emprego da técnica, principalmente na área da medicina. Umas das primeiras aplicações foi em 1972, pelo oncologista Van Rensselaer Potter, no livro **Bioética - uma ponte para o futuro**. Desde então, "a Bioética vem se consolidando como um dos mais







expressivos fenômenos culturais nas últimas décadas do século 20 e início do atual" (ZUBEN, 2006, p. 17); embora não pertença ao domínio da Filosofia, foi incorporada ao seu discurso, porém, transcendendo os limites disciplinares do conhecimento tradicional.

O cenário de emergência está caracterizado pelo mal-estar no campo das ciências biomédicas desde a constatação das atrozes atividades de pesquisas com fins supostamente terapêuticos, realizados por médicos norte-americanos em população pobre e negra do sul dos Estados Unidos, em flagrante desrespeito à dignidade da pessoa humana (ZUBEN, 2006, p. 18).

Nesse cenário, a bioética ganhou espaço, recebendo, durante esses anos, aprofundamento ético e epistemológico. Cabe a ela apresentar alguns questionamentos sobre as contribuições e impactos dos avanços científicos e tecnológicos nas relações humanas e no meio ambiente, além de humanizar esses recursos. Esse é o grande desafio para se viver eticamente no século XXI.

Recentemente, com o processo de sequenciamento e decodificação do genoma e do proteoma humano, a humanidade passa o limiar de um período de intensa excitação na sua história científica. (ZUBEN, 2006, p. 18)

Nos anos de 1950, foi aberto um horizonte de possibilidades para a biologia molecular, por meio da descrição da dupla hélice da molécula de DNA. Cientistas se mostraram fascinados com a descoberta do "santo graal" da biologia e, ao mesmo tempo, espantados com esse poder, ainda mais após a utilização da bomba atômica em Hiroshima e Nagasaki, em 1945.

"O progresso da ciência nos assusta, a partir do momento em que a "ciência pura" transformou-se numa grande arma destruidora (como exemplo, a criação da bomba atômica)" (MIRANDA, 2000, p. 41). A explosão das duas bombas atômicas, apesar de serem acontecimentos muito dramáticos da história da humanidade, não foram, nem serão os últimos casos de má aplicação das tecnociências.

Reigota (2007), em **Fragmentos do discurso da morte atômica**<sup>5</sup>, deixa claro o poder destrutivo da bomba atômica lançada em Hiroshima e Nagasaki, que não se manifestou somente no imaginário e nas crenças dos militares e cientistas. Foram feitos testes no deserto de Alamogordo, no Novo México, em 16 de junho de 1945. Tais testes puderam dar uma ideia muito clara do poder destrutivo das bombas.



香

Texto cedido pelo autor, extraído da pesquisa "Hirsoshima e Nagasaki: seu legado ético, ecológico e pedagógico", realizada em 2000, na Josai International University, com o apoio da Fundação Japão e Universidade de Sorocaba.



57





Envoltos em mistérios e aventuras, os cientistas eu se aglutinaram em torno do projeto americano de construção da bomba atômica, tiveram sua atividades altamente recompensadas e legitimadas. Muitos dos cientistas, envolvidos de uma forma ou de outra com a elaboração e construção da bomba atômica, foram contemplados com o Prêmio Nobel de física e de química, outros renegaram a bomba atômica e se tornaram fervorosos pacifistas (REIGOTA, 2007, p. 3-4).



Idéias luminosas — a gente sabe.

Mas elas inventaram a bomba atômica, a bomba



Esses acontecimentos, segundo Zuben (2006), traduzem a ousadia e a imprudência que caracterizam o mau uso das tecnociências, e indicam as balizas de uma reflexão ética para os dias atuais sobre o emprego da técnica.

Esses e outros acontecimentos históricos, tais como a Declaração dos Direitos do Homem em 1948, o Código de Nuremberg, e o Relatório de Belmont, instituído em 1978, contribuíram para que, mais tarde, surgisse o que chamamos de bioética.



A bioética vem sendo um grande campo de reflexão que ultrapassa o campo acadêmico, estando presente nas mais cotidianas relações humanas. Porém, o grande problema é que os avanços científicos e tecnológicos são de tamanha rapidez que a intervenção ética perde seu alcance. Alguns motivos poderiam ser citados e parcialmente responsabilizados pela ineficiência na atuação da Bioética, tais como a falta de uma atuação pedagógica, a burocracia, a ingenuidade e até mesmo a hipocrisia.

De acordo com Zuben (2006), a biotecnologia traz inovações auspiciosas, provocando, concomitantemente, problemas igualmente insólitos e desencadeando complexos dilemas morais. O que se conquistou de conhecimento nos últimos anos sobre o genoma humano é bem superior àquilo que foi obtido nos últimos séculos. As descobertas relacionadas a esse saber não só ampliaram o domínio sobre sua própria condição genética como também instrumentalizaram a espécie, definindo o caminho da evolução, não deixando ao acaso. Um audacioso passo para a biotecnologia foi tornar comum o conceito do ser humano como uma







máquina, daí vem a ideia de que é possível fabricar peças para repor as danificadas. Isso também pode ser entendido como um passo importante no processo de desumanização.

Considerar o homem uma máquina foi o primeiro passo para um processo mais audacioso, ora possível, de fabricar partes móveis dessa máquina para reposição. Do ponto de vista ético, a primeira razão para justificar tal prática é lançá-la no âmbito de objetos terapêuticos. (ZUBEN, 2006, p. 19)

A maioria das sociedades contemporâneas condena as práticas de clonagem. Por outro lado, tais práticas ganham mais força e aceite por uma grande parte da população, quando se encadeiam aos objetivos terapêuticos, porém, a aresta que divide uma clonagem terapêutica e a clonagem reprodutiva é muito tênue.

Do mesmo modo ocorre uma degradação da idéia de valor manifesta ao se julgar uma pessoa por meio de critérios sub-humanos ou infra-humanos melhor apropriados quando aplicados à realidade meramente material, por exemplo, produtividade, eficácia, rentabilidade. (ZUBEN, 2006, p. 24)

Essa ideia do ser humano como "máquina" leva a submetê-lo aos mesmos critérios que se usam para o emprego da máquina. Aplicações como rentabilidade, produtividade e eficácia estão presentes nos diferentes discursos deliberados por essa nova era da biotecnologia.

A técnica pode ser algo bom, mas o problema está em sua adaptação funcional, no contrasenso e na eficácia de um determinado emprego de uma descoberta no uso de algo além do objetivado. A técnica é uma produção humana, e não deve ter um fim em si. Tudo depende da direção, do uso, de sua aplicabilidade. Nesse sentido, a bioética atua interferindo nas decisões do uso prático das tecnociências.

Não basta a ciência, por exemplo, apresentar uma técnica ou uma invenção fascinante para a cura de uma determinada doença. Isso pouco resolveria se o emprego de tal descoberta estivesse somente nas mãos de um pequeno grupo de pessoas. Chega-se à conclusão de que o problema não está na técnica em si, mas em sua operatividade. *Não quero saber como as coisas se comportam.*/ *Quero inventar comportamento para as coisas*. (BARROS, 2000, p. 65)

É extremamente relevante apontar como vai ser utilizada, o publico acariciado, sua intenção e, principalmente, quais os benefícios que a implementação ou o uso dessa tecnologia traria. Essas preocupações não podem ser abandonadas.











A bioética se consolida nesses últimos anos como a instância adequada e competente para articulação entre os saberes diversos e novos que surgem a cada momento no âmbito das tecnociências e do viver humano. (ZUBEN, 2006. p. 25)

Segundo Zancanaro (1998), a ideia de que o desenvolvimento tecnológico se apodera do ser humano é ambivalente. Na verdade, o homem e a mulher estão dependentes e frágeis em face do excesso de poder e da onipotência da técnica. "Com efeito, a ilusão segundo a qual todos os homens nascem iguais e permanecem iguais em dignidade e direito seria abandonada, pois, os direitos reais das pessoas não seriam senão aqueles que seus genes lhe deram." (ZUBEN, 2006, p. 151)

O poeta, atônito com o abandono da sensibilidade, com o esquecimento da beleza e com o desprezo do silêncio, pergunta-nos:

Quando o mundo abandonar o meu olho.

Quando o meu olho furado de belezas for esquecido pelo mundo.

Que hei de fazer?

Quando o silêncio que grita de meu olho não

for mais escutado.

Que hei de fazer?

Que hei de manhã fazer se de repente a voltar?

Que hei de fazer?

— Dormir, talvez chorar. (BARROS, 2007, p. 75)







A humanidade corre um grande perigo (tal como a fabricação de organismos híbridos — resultantes da técnica da transgenia —, a mecanização do humano, o condicionamento natural pelas máquinas, a perda da diversidade genética e o aumento da desigualdade social, para ficar somente nesses exemplos) devido ao desenvolvimento tecnológico dos últimos séculos.









A bioética deveria se consolidar pelo ato de promover a ética a todos os seres, particularmente àqueles que estão à margem, desfavorecidos socialmente. E será o fruto de nossa ação que poderá direcionar para este fim.

# 2.3 A Ética



Nos últimos anos, a palavra "ética" está presente nos mais diversos discursos, estando associada a empresas, ao meio ambiente, ao prefixo "bio-", à educação, às esferas jurídica e política, e à responsabilidade com o futuro, entre outros discursos. É necessário um direcionamento de sua prática para que ela não seja apenas mais um "clichê". "Não é possível pensar os seres humanos longe, sequer, da ética, quanto mais fora dela. Estar longe ou pior, fora da ética, entre nós, mulheres e homens, é uma transgressão." (FREIRE, 1996, p. 37). A ética é uma atitude imprescindível para nossa sobrevivência.

Ricoeur (*apud* Zuben, 2006) refere-se a um trio básico da ética: eu, tu, ele, que indica minha liberdade, tua liberdade e a regra. Minha liberdade nasce da liberdade do outro, numa absoluta reciprocidade.



Toda a ética nasce desta duplicação da tarefa de que falávamos: fazer acontecer à liberdade do outro como semelhante à minha. Outro é meu semelhante! Semelhante na alteridade, outro na semelhança. (RICOEUR, 1993 *apud* ZUBEN, 2006, p. 153)

O agir ético deve estar presente nos rumos e decisões da ciência. A ciência também pode ser ética, tudo depende de nossa decisão.

Desta forma não podemos fechar os olhos para o mundo e esperar que os problemas sejam solucionados por decreto. Ela é uma atitude, um modo de ser, um dever- ser, um querer onde a vontade precisa estar empenhada na busca do bem e da felicidade. Por isso não é somente uma utopia, mas uma ação prática que necessita fundamentar-se numa "teoria da felicidade". (ZANCANARO, 2007. p. 9)



A educação em geral e a educação ambiental em particular devem estar atentas aos diversos discursos e ações das tecnociências, tendo como responsabilidade a garantia dos direitos humanos, arduamente conquistados. A ética é, sem dúvida, um elemento essencial na





aplicação dessa responsabilidade. É importante problematizar que não cabe à educação ensinar ética, pois "ninguém ensina ética, assim como ninguém nasce ético" (ZANCANARO, 2007. p. 9). Apesar de a educação não ensinar a ser ético, ela pode contribuir para que a ética exerça papel de importância na prática pedagógica e nas diferentes relações humanas e tecnocientificas. É no dialogo entre o conhecimento científico e humanístico que podemos reafirmar valores e atitudes condizentes com a ética, em seu mais alto grau de comprometimento.

O diálogo nos meios da educação pode nos indicar uma possibilidade de pensar sobre a ética nas ciências, talvez a única. "O diálogo, o discurso, o debate enfim, a palavra em todas as suas dimensões será, sem dúvida, o meio adequado para a construção e para o encaminhamento do juízo ético visando à decisão." (ZUBEN, 2006, p. 153)

O importante nesse momento é permitir espaços para construção de diálogos.



Por que o diálogo? Primeiro porque ele rejeita toda a tirania de uma palavra pretensiosa e dogmática, que deseja impor-se ao outro. Em seguida, porque temos a consciência de que nossa sociedade não é mais simples e homogênea; ao contrário, ela é pluralista e extremamente complexa. (ZUBEN, 2006, p. 182)



Com essa premissa, o estabelecimento do diálogo é o maior desafio para ultrapassar a barreira do "eu-isso", caracterizado por Martin Buber como a instrumentalização ou uso do outro, para o "outro", que é diferente, abandonando o individualismo. Isso implica poder ver o outro como igual, porém diferente de mim, mas igual no que se refere aos direitos. Tal condição somente se dará através do diálogo; cabe à educação o compromisso com sua construção.

Nesses últimos séculos, é cada vez mais comum relacionar os avanços das tecnociências com a ideia de progresso. De que progresso nós estamos falando, se milhares de pessoas não possuem as mínimas condições de saneamento básico? Se a população que mais precisa da tecnologia mal conhece uma ultra-sonografia. "O que garante ou como garantir que uma invenção de interesse público seja efetivamente consagrada ao público?" (ZUBEN, 2006, p. 114) Entendo que essa garantia viria como uma tomada de decisão individual, coletiva e planetária em prol da democratização das tecnociências.



Quando apresento a ideia de democratizar as tecnociências, faço alusão ao agir humano com base na alteridade, no compromisso com o outro. Se houvesse essa responsabilidade com o







outro, homem/mulher ou natureza, o temor presente nessa virada cibernética seria um falso problema. Em vez disso, até o momento, o homem e a mulher apresentam um comportamento um tanto individualista, onde o que importa é se satisfazer. O mundo lá fora padece, e nós, consequentemente, nos esquecemos. Esquecemos que podemos interferir, que podemos reconstruir, que podemos dizer não às guerras, à miséria, à prostituição infantil, à tirania, à hipocrisia, à corrupção, à fome, à morte... Esquecemos que podemos mudar. Cada parcela da sociedade tem sua responsabilidade, em especial no tocante à educação, no âmbito formal ou não; tem como princípio a construção de um mundo melhor, hoje, agora e urgente. Essa é a escolha do presente. Nesse discorrer, temos a bioética como o desafio de abrir espaços para novos padrões de racionalidade, uma nova compreensão, a que chamamos de diálogo.

A tarefa da Bioética é relativizar os diferentes pontos de vistas, rejeitando qualquer pretensão hegemônica. Respeito às diferenças, à abertura para o diálogo, a ver o outro como seu semelhante. No poema abaixo, retirado do **Livro Sobre o Nada**, Manoel de Barros indaga a possibilidade de ver o mundo de uma outra forma, diferente do olhar das tecnociências.

O olho vê, a lembrança revê, a imaginação transvê.

É preciso transver o mundo. (BARROS, 2001, p. 75)

香

Muitos apostam na certeza de uma melhora de vida presente no avanço das ciências, na certeza do reparo, de uma cura ou até mesmo do aniquilamento do maior mal para a humanidade, a morte. A ambivalência entre, de um lado, a melhora das condições, superando as doenças, aumentando a expectativa de vida, atrasando a morte, e de outro lado, o axioma do medo diante as incertezas, do não controle da técnica, que gera um misto de atração e repulsa.

Os avanços oferecidos pela Biotecnologia distanciam o ser humano da morte. Para o poeta Manoel de Barros, a morte é algo inevitável,

(Morrer é uma coisa indestrutível). (BARROS, 2007, p. 65)









O livro **Bioética e Tecnociências**, de Newton Aquiles von Zuben, nos leva a refletir sobre as direções a serem tomadas frente a constante presença das tecnociências.

As biotecnologias são um misto de atração e repulsa. Dinâmica constringente da técnica que provoca sentimentos contraditórios: uma atração por um super poder ao alcance dos humanos, conjugada com o temor fantasmagórico pelas suas consequências. (ZUBEN, 2006, p. 210)

No livro **O Guardador de Águas**, o poeta Manoel de Barros aponta ou *desaponta* alguns caminhos:

Todos os caminhos — nenhum caminho

Muitos caminhos — nenhum caminho

Nenhum caminho — a maldição dos poetas. (BARROS, 2006, p. 58)

O estudo e leitura do livro **Bioética e Tecnociências**, de Newton Aquiles von Zuben, permitiu a construção de um referencial teórico e metodológico nas questões éticas e bioéticas que afligem a humanidade. Tal leitura colocou em xeque a minha visão simplista e reducionista sobre a presença das tecnociências nas relações humanas. Com embasamento filosófico e epistemológico, "Bioética e Tecnociências" torna possível estabelecer diálogos com a poesia de Manoel de Barros. Uma poética que provoca, (des)constrói e, ao mesmo tempo, induz a reflexões sobre a importância que damos à ciência e seus feitos. Essa quebra de paradigma é de tal relevância que, doravante, minhas reflexões apresentam um outro percurso, apresentado neste texto.

### 2.4 Diálogos entre a epistemologia e a hermenêutica

Pensando em uma educação mais globalizada e menos especializada, onde as ciências sociais e a educação tecnocientífica possam juntas contribuir para a melhoria da sociedade, Vattimo, em "A educação contemporânea entre a epistemologia e a hermenêutica", afirma que a construção de um saber global depende exclusivamente da aproximação das ciências humanas e que a educação humanística não perdeu seu valor no discurso técnico científico.









O texto de Gianni Vattimo expõe uma preocupação com o desuso, a perda de importância, da necessidade de uma educação humanista evidente na representação positivista. A técnica e ciência não omitem, nem devem omitir as ideias presentes nas ciências sociais. Confesso que esse argumento veio de encontro com minhas representações, pois ainda visualizava o conceito das tecnociências distante das questões humanísticas. O presente texto remete a significativas indagações e reflexões sobre essas representações.

Para Vattimo, a ideia de progresso pode ser interpretada de forma epistêmica, sendo esse representado pelo avanço baseado numa produção tecnocientífica. Não podemos omitir totalmente essa afirmação, visto que é impossível negar a importância da ciência e da técnica em nossas sociedades atuais. Todavia, esse mérito de "progresso" não é somente dado às ciências. Toda essa construção não seria possível sem a participação das ciências humanísticas.

Uma educação humanística, nas concepções de Vattimo, pode ser identificada em nossa sociedade ocidental como uma produção cultural, histórica, literária, religiosa e filosófica, também chamada de educação social e ciências do espírito. E a educação cientificista, segundo o mesmo autor, seria aquela identificada pela técnica, produto e fruto da ciência. Educação centrada nos paradigmas cartesianos, na racionalidade, na busca do perfeito por meio das leis da natureza. Essa educação centraliza ações e saberes, que restringe a subjetividade, que fragmenta, corrompe e desconsidera saberes acumulados e produzidos pelas comunidades, grupos étnicos e, particularmente, grupos que vivem à margem, ou seja, não favorecidos por essa educação.

Anos de estudos

*E pesquisas:* 

Era no amanhecer

*Oue as formigas escolhiam seu vestidos.* (BARROS, 2007, p. 63)

派

Apesar de nos acostumarmos em separar a educação humanística da cientificista, tal distinção somente é válida no campo teórico; na prática, não há muita ou nenhuma possibilidade de entender tais conceitos isoladamente.







Não se trata de uma substituição da educação científica pela humanística. Gianni Vattimo nos direciona a um salto muito maior, que é a transição da epistemologia para a hermenêutica na educação atual. Com este argumento, a educação pode formar os cidadãos livres, abertos à pluralidade de paradigmas e de horizontes culturais.

Nessa sociedade pós-moderna, dominada pela fácil informação, a capacidade hermenêutica vem sendo indispensável, muito mais que competência técnica e científica, haja vista que a ciência não responde a todas as indagações e necessidades do ser humano.

Por fim, a formação técnico-científica apenas contribuiria para a legitimação do ser como máquina, sujeito às mesmas condições de rentabilidade, produtividade, passíveis de substituição, e não de um cidadão ativo, crítico, solidário e emancipado. A capacidade de viver em pluralidade, mesmo dentro de uma sociedade de consumo, e de saber discernir com liberdade o que realmente é importante é decisiva para a construção dessa sociedade.

O ensino de ciências humanas, segundo Vattimo, deve fugir do padrão disciplinar, necessitando de um pouco mais de liberdade em seu estudo histórico e literário. Essas áreas de estudo podem estar presentes em qualquer nível de ensino, independentemente do assunto abordado. As ciências duras, como a Física, a Química, Matemática e a Biologia, ganham muito quando dialogam com as ciências humanas. Tais reflexões vão além da esfera educacional.



A quinze metros do arco-íris o sol é cheiroso.

Caracóis não aplicam saliva em vidros; mas, nos brejos, se embutem até o latejo.

Nas brisas vem sempre um silêncio de garças.

[...]

Todas estas informações têm soberba desimportância científica — como andar de costas. (BARROS, 2007, p. 41)

Apresento esse cenário, ou melhor, essa paisagem, em que busco diálogos com as tecnociências por meio das poesias de Manoel de Barros e do pensamento filosófico de Newton A. von Zuben, no intuito de construir saberes, vivências e práticas condizentes com autonomia, ética, justiça, alteridade e responsabilidade.







Não pretendo que a poesia seja um antídoto para a tecnocracia atual. Mas sim um alívio. Como quem se livra de vez em quando de um sapato Apertado e passeia descalço sobre a relva, ficando Assim mais próximo da natureza, mas por dentro da vida. Porque as máquinas um dia viram sucata.

(QUITANA, 1997, p. 58)

A poesia, nunca.

# 2.5 Diálogo com a Poesia de Manoel de Barros.

#### 2.5.1 apanhado biobibliográfico

Manoel Wenceslau Leite de Barros (Manoel de Barros), nasceu em Cuiabá, em 1916, no beco da Marinha, na beira do rio Cuiabá. Quando tinha um ano de idade, foi morar em Corumbá (MS), onde viveu muito tempo. Atualmente, fica ali a fazenda em que passa boa parte do tempo, quando não está na atual residência urbana, em Campo Grande (MS).

O poeta cresceu entre as coisas e os bichos do Pantanal (MS). Sem dúvida, a convivência com o Pantanal teve uma influencia marcante em seus poemas, não apenas como um local exótico, exuberante, mas como algo que simboliza o próprio texto poético. Sua poesia não está presa ao solo pantaneiro, aliás ela não está presa em lugar nenhum, ela não possui rótulo nem geografía, como também não os tem o poeta, que não gosta do comparativo "poeta pantaneiro", ou "poeta regionalista", que trazem certo determinismo a sua vasta obra. Talvez um dos adjetivos que ele aceitaria é o "poeta dos trastes e insignificantes", o "poeta do primitivo e da inutilidade"<sup>6</sup>. Na infância, vivia entre os bichos e plantas do Pantanal, *minha* alma é de um pantaneiro; de certa forma, essa vivência contribui para a construção de uma



O breve apanhado bibliográfico foi construído através das leituras de Nery Nice Biancalana Neiner (2006) e Fabrício Capri (2001).



67



poesia singular que atravessa as águas das planícies pantaneiras, para desembocar em outras águas.

Penso com humildade que fui

convidado para o banquete destas águas.

Porque sou bugre.

Porque sou do de brejo. (BARROS apud COUTO, 2006)

Nesse convite ao banquete das águas, o poeta se declara *iniciado* por essas águas pantaneiras. "O pantaneiro pertence ao Pantanal, e não o Pantanal ao pantaneiro; esta sensação de pertencimento possibilita a convivência pacífica, apropriada, possibilita o conhecimento dos ciclos que fazem e refazem a vida." (ZANON, 2006, p. 71)

Em **O livro das Ignorãças**, o poeta descreve poeticamente seu trajeto por meio de sua memória poética. Como uma espécie de fotografía, onde as imagens são as vivências no Pantanal, Manoel de Barros faz seu *Auto-retrato falado*:



Venho de um Cuiabá garimpo e de ruelas entortadas.

Meu pai teve uma venda de bananas no Beco da

Marinha, onde nasci.

Me criei no Pantanal de Corumbá, entre bichos do

chão, pessoas humildes, aves, árvores e rios.

Aprecio viver em lugares decadentes por gosto de

estar entre pedras e lagartos.

[...]

Me procurei a vida inteira e não me achei — pelo

que fui salvo.

Descobri que todos os caminhos levam à ignorância.

Não fui para a sarjeta porque herdei uma fazenda de



香





Gado. Os bois me recriam.

Agora eu sou tão ocaso!

Estou na categoria de sofrer do moral, porque só

Faço coisas inúteis.

No meu morrer tem uma dor de árvore. (BARROS, 1997, p. 103)

Em outro fragmento de poema do livro **Memórias Inventadas**, *A Segunda Infância*:

Cresci brincando no chão, entre formigas. De uma infância livre e sem comparamentos.

[...]

É um paradoxo que ajuda a poesia e que eu falo sem pudor. Eu tenho que essa visão oblíqua vem de eu ter sido criança em algum lugar perdido onde havia transfusão da natureza e comunhão com ela. Era menino e os bichinhos. Era o menino e o sol. O menino e o rio. Era o menino e as árvores (BARROS, 2006, s/p).



Ainda criança, foi estudar em um colégio interno em Campo Grande (MS) e depois no Rio de Janeiro. Quando jovem, foi comunista. Após uma grande decepção com o partido, exilouse voluntariamente. Esse ato fez com que conhecesse outros lugares, como Bolívia, Peru e Nova York, que tiveram uma influência muito grande na construção de sua poética<sup>7</sup>.

O que eu queria era fazer brinquedos com as palavras. Fazer coisas desúteis. Nada mesmo. Tudo que use o abandono por dentro e por fora. (BARROS, 2001, p. 7)



<sup>7</sup> Trajetórias e vivências do poeta foram construídas através de uma intensa leitura em livros, revistas, jornais, artigos e nas conversas com amigos do próprio poeta. Dentre as leituras cito: SAVIO, Lígia. A poética de Manoel de Barros: Uma Sabedoria da Terra. Revista Literatura y lingüística. Numero 015. Universidade Católica Cardenal Raúl Silva Henrique. Santiago, Chile, 2004 e SPÍNDOLA, Pedro (org). Celebração das Coisas\* Bonecos e poesias de Manoel de Barros. Ed. Independente. Campo Grande-MS, 2006.





69

# 2.5.2 O poeta e a poesia: Diálogo com a poesia de Manoel de Barros

- Difícil de entender, me dizem, é sua poesia; o senhor concorda?
- Para entender nós temos dois caminhos: o da sensibilidade que é o entendimento do corpo; e o da inteligência que é o entendimento do espírito.

Eu escrevo com o corpo

Poesia não é para compreender, mas para incorporar

Entender é parede; procure ser uma árvore. (BARROS, 1998, p. 37)

Uma característica presente na poesia de Manoel de Barros é a presença de verbos que indicam um movimento ao chão, verbos como grudar, encostar, pisar, esfregar, lamber, escorrer e pingar fazem parte de seu vocabulário. Não há biografia que explique sua poesia, muito menos o poeta.



Não sou biografável. Ou, talvez seja. Em três linhas. Nasci na beira do rio Cuiabá. Passei a vida fazendo coisas inúteis. Aguardo um recolhimento de conchas. (E que seja sem dor, em algum banco da praça, espantando da cara as moscas mais brilhantes) (BARROS, 1988, p. 4)

Manoel de Barros busca uma poesia livre distanciada das regras e normas da gramática, aproximada das coisas que não têm valor de troca, tais como caramujos, pregos enferrujados, trapos, lagartixas, latas e formigas; essas são eleitas em primazia na poesia. Segundo Neto (1997), o poeta busca em sua poesia a negação para o que a sociedade acha ser importante. "Amar os trastes é também amar as pessoas que se encontram numa condição social idêntica." (NETO, 1997, p. 38) Seres e coisas abandonadas pela sociedade capitalista (crianças, mendigos, andarilhos, pessoas humildes) exprimem dignidade em sua poesia.







Trago, com a poesia de Manoel de Barros, uma outra proposta, uma outra possibilidade, de olhar o homem ou a mulher e os seres que estão ao seu redor com o mesmo grau de importância, valorizando os diferentes, os seres marginalizados, jogados ao chão, valorizando seres e coisas que as ciências, muitas vezes, ocultam ou até mesmo negam. Dessa forma, procuro dar espaço à subjetividade, passando a ocupar o espaço do racional; à simplicidade invadindo a complexidade, onde o valor está no considerado inútil, no desprezível, diferentemente da operatividade e da técnica. Essa premissa podemos observar, de forma clara, no primeiro trecho de **Matéria de Poesia**, de Manoel de Barros.

\*

Tudo aquilo que a nossa

Civilização rejeita, pisa e mija em cima,

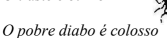
serve para poesia



Os loucos de água e estandarte

servem demais

O traste é ótimo



Tudo que explique

o alicate cremoso

e o lodo das estrelas

serve demais da conta

Pessoas desimportantes

dão para poesia

qualquer pessoa ou escada

*Tudo que explique* 

a lagartixa da esteira









e a laminação de sabiás

é importante para poesia



O que é bom para o lixo é bom para poesia

[...]

As coisas jogadas fora



têm grande importância

— como um homem jogado fora

Aliás é também objeto de poesia

Saber qual é o período médio

que um homem jogado fora

pode permanecer na terra sem nascerem

em sua boca as raízes da escória

As coisas sem importância são bens de poesia. (BARROS, 2007, p. 15)



A poesia de Manoel de Barros nos direciona a uma ciência mais próxima do ser, utilizandose das inutilidades, das coisas insignificantes, compondo poesia, despendida da formalidade e da métrica, dos padrões impostos pela escrita. Tudo que a sociedade ignora e despreza serve para poesia.





Quem anda no trilho é trem de ferro

Sou água que corre entre pedras:

— liberdade caça seu jeito. (BARROS, 2007, p. 32)





A liberdade é o início da criação, não o seu fim. Fora de uma ordem, de um modelo a ser seguido, seres e coisas dão alma às palavras. O ser humano, em sua poesia aparece







descentrado, *coisificado*, apropriado para pedra, para o chão, perdendo o caráter de dominador e controlador da natureza.



O poeta diz que sua poesia é feita a partir das coisas jogadas fora, das inutilidades. Gosta de desestruturar a ordem. Não se preocupa em explicar, mas desexplicar. Para ele, é preciso reinventar o mundo. É o poeta de coisa nenhuma. É o poeta das rãs, dos grilos, das árvores, dos passarinhos, das lesmas, das brincadeiras de menino jamais esquecidas, do cisco de pé de parede, dos pedaços de paus e latas que bóiam nos rios depois das enchentes, "que é quando o rio fica mais gordo". O poeta dos entulhos, do monturo, das teias de aranhas esquecidas de serem varridas; o poeta de tudo que é jogado fora, de tudo que é esquecido, o poeta despropositado, um desequilibrista da palavra. É o poeta de Deus, o poeta do nada. (SAVIO, 2004, s/p)

Manoel de Barros busca o primitivo, ou seja, as origens para construir um saber poético que, muitas vezes, causa estranheza ou até mesmo repúdio, já que sua poesia incomoda a forma, a regra e a métrica. Sua linguagem é infantil, pois busca na infância a *ignorãça* primitiva, que vem da origem, ao mesmo tempo complexa e inovadora. *Desfazer o normal, há de ser uma norma*. (BARROS, 2006, s/p)

Ao ler os poemas de Manoel de Barros, vem à memória a imagem de uma lesma que, ao se "alimentar de chão", constrói, no dorso de seu corpo, sua própria moradia, uma estrutura singularmente bela. Por mais que as ciências físicas e matemáticas calculem a desenvoltura de sua concha, não conseguem medir seu encanto. As origens, o chão e as coisas mais simples e banais, todas estas informações têm uma soberba desimportância científica — como andar de costas. (BARROS, 2006, p. 41)



Nesse movimento *andâmico*, que se aproxima aos trastes, sua poesia desfigura toda construção hegemônica, todo saber voltado a uma elite econômica, social, intelectual e burguesa. Novamente afirmo que a poesia de Manoel de Barros causa estranheza, e até mesmo incomoda a sociedade capitalista, consumista, que define o que e como consumir, que define o que e como produzir. Barros não dá importância para essas coisas; para o poeta, o importante é que as palavras ganhem sentido de pedra, que ao escorregar ao chão e à lama, ganha representatividade poética.

Poderoso para mim não é aquele que descobre ouro.



Para mim poderoso é aquele que descobre as

insignificâncias (do mundo e as nossas).

Por essa pequena sentença me elogiaram de imbecil.





Fiquei emocionado e chorei.

Sou fraco para elogios. (BARROS, 2003, p. 19)

Seus poemas atingem os *deslimites da palavra*, construída com simplicidade, ousadia e originalidade.

No Livro Sobre o Nada, o poeta assume sua modéstia:

Não é por me gavar

mas eu não tenho esplendor.

Sou referente pra ferrugem

mais do que referente para fulgor.

Trabalho arduamente para fazer o que é necessário.

O que presta não tem confirmação,

o que não presta, tem.

Não serei mais um pobre diabo que sofre de nobrezas.

Só as coisas rasteiras me celestam.

Eu tenho cacoete pra vadio.

As violetas me imensam. (BARROS, 2001, p. 41)

Nas raras entrevistas cedidas pelo poeta, ele diz que o nascimento de cada palavra está mais para o lápis do que para o computador, sua inspiração vem do imaginário, dos mistérios irracionais, da arte de *infantilizar formigas* e *do lugar de ser inútil*.

Sou escravo do lápis com borracha. Depois tem outra: sempre imagino que na ponta do lápis tem um nascimento. Sei que isso é bobagem da minha parte. Mas as bobagens também criam raízes. (BARROS apud SPÍNDOLA, 2006, p. 65)

Os títulos de seus livros inicialmente dão uma dimensão do estilo de poesia, ou melhor, o título é a própria poesia, que nos convida para o universo manoelino de ser. Entre alguns



香

títulos temos: Poemas concebidos sem pecado, Face imóvel, Poesias, Compêndio para o uso dos pássaros, Gramática expositiva do chão, Matéria de poesia, Arranjos para Assobio, Livro de pré-coisas, Guardador de Águas, Poesia quase toda, Concerto a céu aberto para solos de ave, Livro das Ignorãças, O Livro sobre o nada, Retrato do artista quando coisa, Poemas rupestres, Tratado geral das grandezas do ínfimo, Ensaios fotográficos, Poeminhas pescados numa fala de João, Cantigas por um passarinho à toa, Exercício de ser criança, O fazedor de amanhecer, e a trilogia: Memórias Inventadas: a primeira, a segunda e a terceira infância.

O fazedor de amanhecer é o título que recebeu um de seus livros, e é um dos adjetivos que pode ser empregado ao poeta. Ele é um fazedor de palavras, um colecionador de inutensílios. Sua poesia é construída com trastes, trapos, cascos, restos, lixos, entulhos, palavras esquecidas, ignoradas e desprezadas pela gramática, tudo que é inútil para a tecnologia serve para poesia, até mesmo o "cago". *Poesia é voar fora da asa*. (BARROS, 1997, p. 21) É uma poesia presa à terra, não no sentido regionalista, pois o poeta tem sua vivência no Pantanal, mas não se limita a ele. A terra da qual falo é o chão mesmo, chão orgânico, repleto de matéria podre em decomposição. Sua escrita está presa ao lodo, à lama, às coisas e seres que rastejam; sua poesia rasteja, forma rizomas, está presa ao esterco. "Cabe ao poeta, então, escrever o que sobra das águas que escorrem: húmus, barros, dejetos. Escrever o que sobra das águas e vai apodrecer nas margens: o resto. Disso sabe bem o guardador: que a água escreve, que o húmus faz poesia, que o resto é literatura." (BRANCO *apud* BARROS, 2006, s/p)

派

Manoel de Barros constrói um jeito singular de compor frases, sua poesia não fica somente no regionalismo. Não há um único adjetivo ou até mesmo um rótulo para classificar sua poesia e seu estilo. Seu gênero é inclassificável, aliás, rótulos são dispensados. O poeta se assume como "songo", primitivo, traste, ser inútil. *Só me preocupo com as coisas inúteis*. (BARROS, 1998, p. 9) Esse não pertencimento nos indica uma singularidade presente na vida e obra do poeta.

Sua poesia, apesar de ter seus pés nas imensas planícies alagadas da região pantaneira e no vasto cerrado sulmatogrossense, não se permite fixar raiz. Ela cria rizoma, e ainda se dá ao luxo de explorar outras paisagens, ou melhor, outras linguagens.



Ao adquirir uma linguagem, o homem adquire uma visão do mundo, uma certa concepção da realidade, experiências que variam de acordo com as







linguagens, culturas e tradições. O real é simbolizado de determinada maneira, isso quer dizer que ele tem um sentido. Tornar-se homem é poder viver num mundo de linguagem, de uma linguagem. (ZUBEN, 2006, p. 44)

Chegamos à essência de sua poesia. A intenção é explorar a linguagem, não o ambiente, pois a linguagem não tem forma nem lugar, ela perpassa o mundo. A linguagem explorada não é linguagem poética clássica, regida por gramática e regras ortográficas, por formas culturais ou sistemas de valores. Não é a linguagem intelectualista que está presente, mas sim a linguagem cheia de imagens e metáforas que permite perceber o nivelamento entre homens, mulheres, animais, vegetais e coisas. Isso pode ser observado em vários de seus poemas:

Saber mais ou menos quanto tempo o andarilho pode permanecer em suas condições humanas, antes de se adquirir do chão a modo de um sapo. (BARROS, 2001, p. 84)

Bernardo é quase árvore. (BARROS, 1997, p. 97)

O menino caiu no rio, tibum, ficou

*Todo molhado de peixe...* (BARROS, 2001, s/p)

Vi uma borboleta

sentada nos braços da manhã. (BARROS, 2001, s/p)

Pintei sem lápis a manhã de pernas abertas para o sol. (BARROS, 2006, s/p)

O humano deixa de ser superior, aproximando-se e metamorfoseando aos seres. Os elementos da natureza ganham propriedades humanas, como se houvesse uma simbiose entre os seres, como se firmassem um compromisso com a poesia. A busca pelo *estado coisal* é percebida a cada instante em sua poesia. É como se os seres necessitassem aproximar-se das árvores, percorrendo suas raízes até chegar ao chão.

Um dia tentei desenhar as formas da Manhã sem lápis. Já pensou? Por primeiro havia que humanizar a Manhã.







Torná-la biológica. Fazê-la mulher. Antesmente eu tentara coisificar as pessoas e humanizar as coisas (BARROS, 2006, s/p).

A humanização das coisas e a coisificação do humano (segundo o poeta, as árvores, os objetos, os inutensílios, resumindo, as "coisas" assumem características humanas, e o humano, características das coisas) estão presente na metáfora manoelina. Nessa simbiose poética, o humano se iguala à natureza, e a natureza assume atitude recíproca. Em **Bioética e Tecnociências**, Newton Aquiles von Zuben busca, nas leituras de Aristóteles, o entendimento de que o homem e a mulher são seres da linguagem; eles se relacionam com a realidade simbolicamente. "Que o homem, o ser falante, animal do simbólico não rompe as paisagem, nem destrói as florestas, ele dá sentido às coisas, organiza, indica fins. A linguagem é, desse modo, a maneira de o homem habitar seu mundo." (ZUBEN, 2006, p. 68)

Zuben (2006) apresenta um ser humano em processo de perfeição diante do olhar dos avanços tecnológicos, diferentemente dos que são encontrados na poesia de Manoel de Barros, em que o ser humano é pensado como um ser incompleto. *Ando muito completo de vazios*. (BARROS, 1997, p.55)

Na poesia de Manoel de Barros, a natureza é uma só, seja ela humana, animal ou vegetal. Não existe relação de poder entre esses, o que existe é intimidade, alteridade e pertencimento entre a natureza e o humano(a).



Andar à toa é coisa de ave.

*Meu avô andava à toa.* (BARROS, 2000, p. 51)

Em um dos depoimentos feitos pelo amigo e leitor das poesias de Manoel de Barros, José Mindlin, bibliófilo e membro da Academia Brasileira de Letras, escreve:

Quando li suas poesias pela primeira vez, perguntei a mim mesmo se o que eu estava lendo era uma revelação ou uma revolução. Não tinha dúvida de que estava diante de um poeta, mas que poeta? Como é possível publicar uma porção de livros de poesia (até os títulos são poéticos) sem escrever um soneto sequer? O desrespeito às formas consagradas pode ser chocante, mas creio que é justamente o que encanta o leitor que não se preocupa com essas formas, e sente a beleza do desencontro das idéias e das palavras. Mesmo assim, haverá leitores que podem se perguntar de que espécie é a poesia de Manoel de Barros, ou qual é a métrica de seus versos. Ora, essa poesia,







embora cheia de lirismo, não é lírica. E embora arrojada, não é épica. Mas é poesia. Quanto à métrica, não adianta procurar alexandrinos se Manoel se chamasse Alexandre. Mas felizmente não se chama, e é ai que encontra o mapa da mina: seus versos são, pura e simplesmente, manoelinos. Únicos e incomparáveis. (MINDLIN *apud* SPÍNDULA, 2006, p. 29)

No livro **Exercícios de ser Criança**, o poeta Manoel de Barros adentra no mundo da infância ao carregar água na peneira. Sua poesia nos apresenta alguns predicativos do menino poeta, que inverte as frases, utiliza-se de metáforas, usa de exageros, faz peraltagens com a palavra, e busca constantemente o inatingível.

## O MENINO QUE CARREGAVA ÁGUA NA PENEIRA

Tenho um livro sobre águas e meninos. Gostei mais de um menino que carregava água na peneira.



A mãe disse que carregar água na peneira era o mesmo que roubar um vento e sair correndo com ele para mostrar aos irmãos.



A mãe disse que era o mesmo que catar espinhos na água.

O mesmo que criar peixes no bolso.



O menino era ligado em despropósitos.

Quis montar os alicerces de uma casa sobre orvalhos.

A mãe reparou que o menino gostava mais do vazio do que do cheio.
Falava que vazios são maiores e até infinitos.
Com o tempo aquele menino que era cismado e esquisito











porque gostava de carregar água na peneira. Com o tempo descobriu que escrever seria o mesmo que carregar água na peneira.

No escrever o menino viu que era capaz de ser noviça, monge ou mendigo ao mesmo tempo.

O menino aprendeu a usar as palavras.

Viu que podia fazer peraltagens com as palavras.

E começou a fazer peraltagens.

Foi capaz de modificar a tarde botando uma chuva nela.

o menino fazia prodígos. Até fez uma pedra dar flor! A mãe reparava o menino com ternura.

A mãe falou:

Meu filho você vai ser poeta.

Você vai carregar água na peneira a vida toda.

Você vai encher os

vazios com as suas

peraltagens

e algumas pessoas

vão te amar por seus

despropósitos. (BARROS, 1999, s/p)

O mesmo perfil de menino-poeta encontramos num texto de Carlos Drummond de Andrade, *A incapacidade de ver verdadeiro*. O constituir poético, em ambos os poemas, vemos que esse aprender é de infância.

Paulo tinha fama de mentiroso. Um dia chegou em casa dizendo que vira no campo dois dragões-da-independência cuspindo fogo e lendo fotonovelas. A mãe botou-o de castigo, mas na semana seguinte ele veio contando que caíra no pátio da escola um pedaço de lua, todo



cheio de buraquinhos, feito queijo, e ele provou e tinha gosto de queijo. Desta vez Paulo não só ficou sem sobremesa, como foi proibido de jogar futebol durante quinze dias. Quando o menino voltou falando que todas as borboletas da Terra passaram pela chácara de Siá Elpídia e queriam formar um tapete voador para transportá-lo ao sétimo céu, a mãe decidiu levá-lo ao médico. Após o exame, o Dr. Epaminondas abanou a cabeça: Não há nada a fazer, Dona Coló. Este menino é mesmo um caso de poesia. (ANDRADE, 2002, p.37)

Manoel de Barros é um transgressor. Transgride a gramática, a retórica, a forma. Transgride o modismo, o consumismo, o capitalismo. Radicaliza o que chamamos de poesia. *Nossa maçã* é que come Eva. (BARROS, 2000, p. 38) Transgride o belo, o importante, o moderno e o renomado, por meio da linguagem poética.

Sou mais a palavra com febre, decaída, fodida, na



Sarjeta.

Sou mais a palavra ao ponto de entulho.



Amo arrastar algumas no caco de vidro, enverga-lá pro chão, corrompê-las

Até que padeça de mim e me sujem de branco. (BARROS, 1998, p. 19)

O livro **Poemas Rupestres** é assim intitulado em analogia às primeiras manifestações artísticas feitas pelo homem/mulher da pré-história em paredes ou tetos de cavernas, utilizando-se de sangue, gordura de animais ou substâncias extraídas das plantas. Essas manifestações eram utilizadas para a comunicação da tribo entre si e com outras comunidades. Nesse livro, podemos identificar uma identidade e proximidade do(a) humano(a) com a natureza. O ser humano se recondiciona ao natural, onde enxergamos como iguais. Isso se vê na primeira parte do primeiro poema: *Canção do ser*.

Por viver muitos anos dentro do mato



moda de ave

O menino pegou um olhar de pássaro —

Contraiu visão fontana.











Por forma que ele enxergava as coisas

por igual

como os pássaros enxergavam.

As coisas todas inominadas.

Água não era ainda a palavra água.

Pedra não era ainda a palavra pedra.

E tal.

As palavras eram livres de gramáticas e

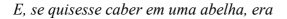


Podiam ficar em qualquer posição.

Por forma que o menino podia inaugurar.

Podia dar às pedras costumes de flor.

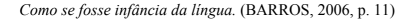
Podia dar ao canto formato de sol.





só abrir a palavra abelha e entrar dentro

dela.





Em **Memórias Inventadas – A Segunda Infância**, o poeta Manoel de Barros nos provoca a outras importâncias, diferentemente das tecnociências:

Sobre importâncias



Um fotógrafo-artista me disse outra vez: Veja/ que pingo de sol no couro de um lagarto é /para nós mais importante do que o sol inteiro/ no corpo do mar. Falou mais: que a importância/ de uma coisa não se mede com fita métrica nem/ com balanças nem barômetros etc. Que a/ importância de uma coisa há que ser medida/ pelo encantamento que a coisa produza em nós. / Assim um passarinho nas mãos de uma criança/ é mais importante para ela do que a Cordilheira/ dos Andes. Que um osso é mais importante para/ o cachorro do que uma pedra de diamante. E/ um dente de macaco da era terciária é mais/ importante para arqueólogos do que a/ Torre Eifel. (Veja que só um dente de







macaco!)/ Que uma boneca de trapos que abre e fecha/ os olhinhos azuis nas mãos de uma criança é mais/ importante para ela do que o Empire State/ Building. Que o cu de uma formiga é mais/ importante para o poeta do que uma Usina Nuclear./ Sem precisar medir o ânus da formiga. Que/ o canto das águas e das rãs nas pedras é mais/ importante para os músicos do que os ruídos/ dos motores da Fórmula 1. Há um desagero em mim/ de aceitar essas medidas. Porém não sei se isso é um defeito do/ olho ou da razão. Se é defeito da alma ou do/ corpo. Se fizerem algum exame mental em mim por/ tais julgamentos, vão encontrar que eu gosto/ mais de conversar sobre restos de comida com/ as moscas do que com homens doutos. (BARROS, 2003, s/p)

A poesia de Manoel de Barros nos direciona para uma nova redefinição dos saberes, para um novo sentido do valor, do apego às coisas. Para muitos, a importância está nos bens materiais e recursos tecnológicos. O moderno e o sofisticado ocupam o lugar do antigo e do ultrapassado, menosprezando tudo e todos que estão fora desse formato. Para Manoel de Barros, *o desimportante*, *o primitivo*, *os inutensílios*, *o nada* são a essência e a matéria sólida para sua poesia. A poesia citada acima nos aponta e direciona para novos valores que, muitas vezes, a ciência despreza ou simplesmente ignora. *Sou capaz de entender as abelhas do que alemão. Eu domino os instintos primitivos*. (BARROS, 2000, p. 17)

Apresentar o poeta Manoel de Barros não só para o discurso acadêmico, mas na prática de ensino e na educação ambiental, para o diálogo entre os saberes foi, sem dúvida, um grande desafio, de certa forma uma ousadia, ainda mais para quem tem uma formação em Ciências Físicas e Biológicas, como a minha. A leitura e o estudo de seus poemas possibilitaram uma releitura das coisas ao meu redor e, a partir desse movimento, comecei a dar maior importância às pessoas e às coisas; valorizar ainda mais a simplicidade. Isso não só me conduziu a construir uma reflexão sobre a atual ciência que produzimos, como também sobre a minha prática pedagógica.





















Vista do Crepúsculo, no final do século.



Eduardo Galeano<sup>8</sup>



Está envenenada a terra que nos enterra ou desterra. já não há ar, só desar. Já não há chuva, só chuva ácida. Já não há parques, só parkings. Já não há sociedades, só sociedades anônimas.

Empresas em lugar de nações.

Consumidores em lugar de cidadãos.

Aglomerações em lugar de cidades.

Não há pessoas, só públicos.

Não há realidades, só publicidades.

Não há visões, só televisões.

Para elogiar uma flor, diz-se:

"Parece de plástico",









Hours & Benn

In: REIGOTA, M. e ESMÉRITO, M. (Orgs). Um o Secretária de Estado da Educação/RS, 2002.

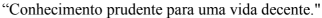


香

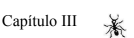
83

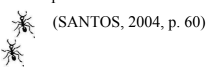












Diálogos com o Homem Máquina e Bernardo: a responsabilidade pelo futuro do humano

#### 3.1 Introdução

O crescente avanço da tecnologia trouxe a ideia do "mito do progresso" e a ampliação crescente do controle e poder sobre a natureza. O ser humano incorporou a técnica de tal maneira que, das mais simples tarefas às mais complexas, recorremos à máquina e seus apêndices mecânicos. O homem e a mulher tornam-se sucessivamente incapacitados, limitados e dependentes dos aparelhos mecânicos. Neste capítulo, apresento a ideia do "Homem Máquina", presente no livro **Bioética e Tecnociências**, de Newton Aquiles von Zuben. Tal concepção de ser humano se enquadra na mesma condição de máquina ou peça desse artífice, sendo regido pelos mesmos critérios de adaptação, produtividade e rentabilidade.



Em contrapartida, também apresento a figura de Bernardo, persona(gem) da poesia de Manoel de Barros. Bernardo é homem simples, despojado de grandeza; a simplicidade invade seu olhar. Bernardo conversa com os entes da natureza, vivendo entre as árvores, às vezes se confundido com elas.

O diálogo entre Bernardo e o homem-máquina pode nos direcionar para a construção de uma identidade de um novo ser humano que, por meio do emprego da técnica, da genética e da robótica, utilize o conhecimento de forma mais democrática, igualitária e ecológica. O desenvolvimento das tecnociências e os avanços da biomedicina fazem surgir, de modo irreversível, uma representação do que seria esse homem, essa mulher. Tais mudanças não só representariam a maneira de pensar como também os diversos fatores e caracteres físicos e biológicos. A simbiose entre o protoplasma e o cibernético redefine o homem, a mulher e a natureza. A ideia de máquina introduzida pelo constante avanço das tecnociências limita toda relação histórica e cultural produzida pela humanidade, e a condiciona ao tempo, ao trabalho, à produção. Por mais que o homem e a mulher se esforcem, por mais que relutem, serão um dia substituídos pela própria técnica; então, homem e mulher, dominadores da técnica,







passarão a dominados e, por conseguinte, condicionados ao mesmo modelo imposto à máquina.

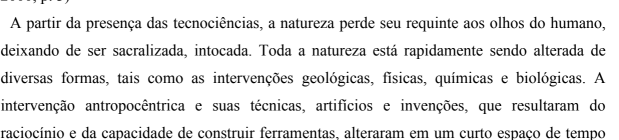
### 3.2.1 Era do digital e o Homo cyber: bem-vindo à sociedade tecnológica



Para muitos, a história começa a partir do aparecimento dos primeiros grupos humanos, mais precisamente na África. "Foi no período geológico chamado de Mioceno, entre 7 e 5 milhões de anos atrás, que começou a separação da linhagem entre os chimpanzés e os ancestrais dos humanos." (REIGOTA, 2002, p. 15)

Só há cerca de 10 mil anos, no Plistoceno, é que surge a espécie humana com as características anatômicas que conhecemos hoje. Nesse período ocorre a domesticação das plantas e animais, facilitando assim o acesso ao alimento e contribuindo para o crescimento populacional surgem o sedentarismo e os primeiros agrupamentos sociais. (PILBEAM, 1998 *apud* REIGOTA, 2002, p. 15)

Não podemos negar que a natureza jamais seria a mesma sem o surgimento do humano. De certa forma, a humanidade veio interferir significativamente na construção do processo histórico, alterando as mais simples noções ecológicas, evolutivas e geográficas. Com o provimento do ser humano, passa-se a construir outra narrativa, que vivenciamos cotidianamente. "Nessa evolução, o ser humano passa por vários estágios. No exercitar da mente, torna-se criativo e habilidoso na construção do mundo que o cerca." (KURAMOTO, 2000, p. 3)



aquilo que chamamos de natureza.

Dentro de uma visão antropológica, o homem, através do conhecimento, utilizando sua capacidade de raciocínio, começa a transformar a natureza que se encontra a sua volta, construindo armas para caçar, pescar, e melhorando assim sua alimentação garantindo-lhe mais conforto dentro do que é possível, em razão da escassez de recursos. (KURAMOTO, 2000, p. 3)









A intervenção antrópica é a principal responsável pela alteração das principais relações ecológicas e dos problemas ambientais, tais como erosão, desertificação, poluição e extinção de espécies, para ficar somente nesses exemplos. Porém, é de grande relevância afirmar que somente nos últimos anos a humanidade desencadeou um desenvolvimento científico e tecnológico que intensificou ainda mais esses problemas ecológicos.

Toda ação humana tinha como perspectiva civilizar a natureza. Com isso, se converteu boa parte da vegetação original em cultura, especificamente agrícola. O homem e a mulher usufruíram e ainda usufruem de alguns animais para companhia, para proteção, na realização de esforço físico, na locomoção, auxiliando na caça etc. Animais antes selvagens, agora domesticados. Quando não satisfeitos com a utilização dos animais, homens e mulheres usufruíam de outros homens e outras mulheres para diversos fins. Isso fica explícito na colonização da América pelos europeus, por quem os índios eram vistos como selvagens, necessitando ser aculturados. Esses são apenas alguns exemplos da ocupação humana na Terra, pois, para muitos, o ser "selvagem" era tido como impróprio, anti-humano e indigno do humano. Tudo que era selvagem deveria ser domesticado, civilizado. O processo de desumanização do ser humano parte exatamente da visão da inadequação do ser humano para o mundo novo da tecnologia.

Eu não caminho para o fim, eu caminho para as origens. (BARROS, s/d apud PERISSÉ, 2007, p. 69)

#### 3.2.2 A presença da técnica: as tecnologias

Nos últimos séculos, é fato notável que a sociedade passou a vivenciar uma era que não tem comparação na História. Não quero classificá-la como a era da tecnologia, uma vez que os artefatos tecnológicos estão presentes desde o surgimento da humanidade, principalmente com a instrumentalização das práticas rotineiras do trabalho. No entanto, trata-se também de uma outra era da tecnologia, a qual possui um outro formato e outra dimensão, justamente em razão do aparecimento de novas técnicas, nunca antes imaginadas. A biotecnologia, a nanotecnologia, a robótica e as engenharias químicas, físicas e genéticas são fruto de intensa pesquisa e muito investimento em ciências que se unem para produzir o que chamamos de tecnologia.









A presença de um ou outro artefato tecnológico é constante nas mais diversas formas do fazer humano. Isso acarretou, sem dúvida, inúmeros benefícios, tais como: a alta velocidade da comunicação, as novas formas de interação e o avanço da medicina. Por outro lado, implementou e acelerou o desemprego e o aumento da desigualdade social, sem falar das mudanças do agir humano, do controle, da subordinação. Esse paradoxo responsabiliza e induz o homem e a mulher a repensarem seus valores e atitudes para a construção de uma ciência mais ética, socialmente humana e ecológica. Nesse sentido é que a educação deve atuar, questionando valores e atitudes afirmados pela presença da tecnologia. Ela não só denuncia como tem um potencial de intervir nas decisões, no que diz respeito à inserção dos grupos desfavorecidos e minoritários.

Precisamos realmente de uma ética de atitude frente às tecnociências, principalmente no tocante às pesquisas que envolvem o genoma humano, em que se busca o exagero, o excesso, ultrapassando, às vezes, os limites impostos pela natureza. Nesse contexto da demasia, os homens e as mulheres da "pós-modernidade" buscam alcançar ao máximo os limites da estética e da perfeição, a partir da adoção de padrões de beleza "vendidos", e estabelecem normas de conduta quanto à saúde que vão desde idas frequentes às academias de ginástica e consumo desenfreado do que produz a indústria cosmética e farmacêutica. A biotecnologia vem possibilitando ampliar esses limites e atingir o que, antes, era inatingível.



O século biotecnológico traria algumas ou até mesmo, a maioria dessas mudanças e muitas outras para nossa vida, afetando profundamente nossa consciência coletiva e individual, o futuro da nossa civilização e a própria biosfera. Os benefícios e os riscos do que alguns chamam de "a última fronteira tecnológica" são excitantes de se ver e assustadores de se contemplar. (RIFKIN, 1999, p. 3)

No livro **Gramática expositiva do chão**, Manoel de Barros apresenta o poema *A máquina* (que não está citado na íntegra).

A Máquina mói carne
excogita
atrai braços para a lavoura
não faz atrás de casa
usa artefatos de couro







cria pessoas à sua imagem e semelhança e aceita encomendas de fora

A Máquina
funciona como fole de vai-e-vem
incrementa a produção do vômito espacial
e da farinha de mandioca
influi na Bolsa
faz encostamento de espáduas
e menstrua nos pardais. (BARROS, 1990, p. 45)

As máquinas, como um produto das tecnociências dantes pertencente às indústrias e ao comércio, agora estão inseridas nas casas. Incorporamos a necessidade do uso da geladeira, da televisão, do ar condicionado e do microondas. Pouco nos interessa como as microondas funcionam, o importante é que o microondas funcione. Isso é uma das formas de exemplificar o lado operativo das tecnociências.

É importante ressaltar que a tecnologia apresenta sua estrutura solidificada nas Ciências. Essa é apenas um apêndice, ou melhor, uma produção, e não a única, nem o mais importante produto das Ciências. Não devemos esquecer de que, quando falamos em Ciências, temos de incluir outras formas de conhecimento, além das Ciências exatas. Áreas como a História, a Sociologia, a Antropologia e a Filosofia, entre outras, devem ter seu espaço confirmado nessa construção contemporânea dos saberes.

Ao considerar a presença da tecnologia no uso para o tratamento e para curar doenças, melhorar a comunicação e a alimentação, o que presenciamos é a distância de seu acesso para os grupos minoritários. Temos a ressonância magnética de última geração, temos computadores avançados, que processam informações em um milionésimo de segundo, produzimos alimentos em larga escala e, ao mesmo tempo, é assinalado um grande paradoxo: muitos sofrem desesperadamente à espera de um simples atendimento médico, muitos morrem de desnutrição, e milhares de pessoas nunca terão acesso aos recursos da informática. Grande parte da população está excluída dessa tecnologia de ponta, de última geração.

Haja vista que os avanços tecnológicos são avanços para um grupo seleto, sabemos também que leva certo tempo para que a tecnologia chegue para todos. Num primeiro momento, seria para alguns, e num segundo momento, haveria uma ampliação dos grupos beneficiados. Porém, para grande parcela excluída e marginalizada, o segundo momento parece nunca







chegar. Toda essa tecnologia e agenciamento de informações deveriam favorecer o lado mais fraco, os destituídos, os oprimidos e os marginalizados pelo capital tecnológico, mas "as tecnociências têm provocado um indecente processo de exclusão de uma parte considerável da humanidade para a qual tais inovações tecnocientíficas não são acessíveis por seu alto custo financeiro" (ZUBEN, 2006, p. 41).

No poema *Genocindio*, o poeta douradense Emmanuel Marinho denuncia a condição de pobreza, de espoliação a que vêm sido submetidas às crianças, indígenas ou não. O poeta toca profundamente o centro da ferida das tecnociências: o paradoxo entre construir robôs, aviões e clones e a fome e miséria de milhares de crianças.

Genocíndio I

Tem pão velho?

Não, criança

Tem o pão que o diabo amassou

Tem sangue de índios nas ruas

E quando é noite

A lua geme aflita

Por seus filhos mortos

Tem pão velho?

Não, criança

Temos comida farta em nossas mesas

Abençoada de toalhas de linho, talheres

Temos mulheres servis, geladeiras

Automóveis, fogão

Mas não temos pão

Tem pão?

Pão não!

Tem pão velho?

Não, criança



香

2

Temos asfalto, água encanada Supermercados, edificios Temos pátria, pinga, prisões Armas e ofícios Mas não temos pão

Tem pão velho?

Não, criança Temos tudo mas não temos nada que se pareça com pão

Tem pão velho?

Não, criança

Temos mísseis, satélites

Computadores, radares

Temos canhões, navios e usinas nucleares

Mas não temos pão

Tem pão velho?

Não, criança

Tem o pão que o diabo amassou

Tem sangue de índio nas ruas

E quando é noite

A lua geme aflita

Por seus filhos mortos

Tem pão?

Pão não!

Tem pão velho?

Tem sua fome travestida de trapos



香

Nas calçadas
Que tragam seus pezinhos
De anjo faminto e frágil
Pedindo pão velho pela vida
Temos luzes em óperas avenidas
Temos índias suicidas
Mas não temos pão. (MARINHO, 1998)

#### 3.2.3 A presença da técnica: a biotecnologia

Usualmente, consideramos a técnica como um construto novo; porém, mesmo antes do surgimento da primeira civilização humana, os hominídeos utilizavam ferramentas. Foi essa habilidade que o distinguiu dos outros animais. A ciência e a biotecnologia já estiveram presentes de forma empírica há mais de 4.400 anos atrás em povos como os incas e os egípcios, que se utilizavam de microorganismos para a produção de alimentos e bebidas, além de outras técnicas manuais, rudimentares, instrumentais.

À medida que o homem aprimorava suas técnicas para tornar mais prático e produtivo seu trabalho, sua relação com o meio tornava-se desarmônica, tendendo a transformar a natureza em mercadoria. Este aprimoramento técnico também contribuiu gradativamente para o nosso isolamento em relação ao meio. (SILVA [et al], 2006, p. 86)



Porém, nada se compara com os resultados e avanços da biotecnologia presentes em nossos dias. Sem dúvida, vivemos no século da biotecnologia. É ela que definirá nossos próximos passos e, sem exagero, a expressão "a nossa evolução".

"O planeta Terra vive um período de intensas transformações técnico-científicas, em contrapartida das quais engendram-se fenômenos de desequilíbrios ecológicos que, se não forem remediados, no limite, ameaçam a implantação da vida em sua superfície." (GUATTARI, 1997, p. 7)

Pode-se dizer, conforme Davies (2001), Zuben (2006) e Rifkin (1999), que a biotecnologia e a engenharia genética tiveram sua validação a partir da descoberta da estrutura de DNA pelos então desconhecidos cientistas Watson e Crick, há aproximadamente cinquenta anos atrás. A estrutura tridimensional do ácido desoxirribonucléico é uma complexa estrutura de formato helicoidal onde estão inseridas as informações genéticas de cada indivíduo. Essa descoberta revolucionou a biologia molecular, a própria genética mendeliana. Com essa descoberta, foi







apresentado às ciências o mapa do genoma humano. "Decodificar o genoma humano é uma tremenda realização da história da humanidade, um feito que tem sido comparado favoravelmente com toda grande realização tecnológica, da invenção da roda ao pouso na Lua." (DAVIES, 2001, p. 19-20)

No artigo "As implicações éticas da Manipulação genética em seres humanos segundo o Princípio da Responsabilidade de Hans Jonas", presente no livro **Bioética estudos e reflexões** apresenta uma gana de possibilidades presente na viragem genética.



A genética iniciada por Mendel (1986), tomou um grande impulso em 1953 com Watson e Crick e tem chegado, nos últimos anos, a um ponto de viragem em que as possibilidades técnicas e as informações acumuladas apontam em direção a uma gama enorme de ações concretas de aplicabilidade prática. (NUNES, 2000, p. 127)

De acordo com Rifkin (1999), a descoberta do DNA trouxe um campo de possibilidades jamais imaginadas, apresentando um novo agenciamento de informações, que permitiram a produção dos transgênicos, Organismos Geneticamente Modificados (OGM); dos estudos de clonagens à produção de clones e à produção de tecidos e órgãos para reposição. "Muitas pesquisas e experimentos estão abrindo um *iceberg* de possibilidades no que diz respeito à clonagem terapêutica." (RIFKIN, 1999, p. 33) Por meio dos estudos e pesquisas da biotecnologia e da engenharia genética, especificamente no que diz respeito aos transgênicos e ao melhoramento genético, essas duas técnicas vêm alterando e determinando a diversidade e a variabilidade genética das espécies num curto espaço de tempo.



"A criação artificial e a propagação dos animais clonados, quiméricos e transgênicos poderiam significar o fim do selvagem e a substituição por um mundo bioindustrial." (RIFKIN, 1999, p. 3)

Esse melhoramento e alteração genética modificaram o cenário da alimentação em um curto espaço de tempo. Lembro, há algum tempo — pouco tempo, uns quinze anos atrás — da presença de uma grande diversidade de alimentos disponíveis nos mercados e feiras, onde antes eram observada uma ampla variedade de grãos, frutas e legumes. Atualmente, encontramos frutas e legumes padronizados, porém, sem diversidade.

O que é produzido e cultivado não possui mais a função final que era a de nutrir e saciar a fome. Hoje, o objetivo final é o mercado, a venda do produto. Para isso, a humanidade passou a selecionar características que vão além da atratividade do produto, como a necessidade de durabilidade, o fácil armazenamento e o crescimento rápido, entre outros aspectos que interferissem em sua venda. A rapidez de emprego da técnica de melhoramento implicou a







extinção de variedades tradicionais e uma grande perda na história, na cultura e na alimentação de uma civilização.



O paradoxo está igualmente expresso no fato de que o homem controla a natureza por meio de uma técnica que ele não controla mais. Tal situação é um fator de "medo" e de preocupação porque sabemos quem detém poder, ao menos em teoria, para realizar suas pretensões. Por outro lado, seria difícil viver sem seus benefícios, principalmente na área biotecnológica, que contribui para aumentar a produção de alimentos através de modificações genéticas e da própria medicina. De qualquer forma, os avanços em todos os setores causam impactos, modificando o agir, obrigando a ética a repensar essa situação totalmente nova. (ZANCANARO, 1998, p. 38)

Esses exemplos servem apenas para demonstrar que não existe desconhecimento da causalidade no emprego das tecnociências. Todo emprego tem, por sinal, sua função especifica, que é o poder do ser humano sobre a natureza. Na verdade, todo esse poder também resulta no poder do homem sobre o próprio homem.

No que diz respeito à alteração genética e ao melhoramento de grãos e outros alimentos, há muitos pontos a serem questionados, que envolvem muitos interesses particulares e coletivos. Segundo Guimarães (2006), é preciso considerar que, no mesmo momento histórico, as diferentes representações culturais de natureza estão presentes nos atuais discursos das sociedades, e, muitas vezes, contestam-se mutuamente.



¥

Podemos ver, por exemplo, uma variedade de significações em torno da questão dos produtos transgênicos. Há diferentes modos de significá-los e, tais maneiras, dizem respeito aos diversos interesses em jogo nessa disputa. Tomando como modelo as discussões em torno da soja transgênica no Brasil, podemos dizer que alguns agricultores defendem a liberação do seu plantio, pois avistam nela maiores possibilidades de ganhos econômicos; por outro lado, muitos ambientalistas consideram pouco seguro para a saúde humana e para o meio ambiente a liberação total do plantio dessa variante de soja. E mais, alguns outros sujeitos atrelados a outros movimentos sociais militam pelo plantio da soja convencional, defendendo o não favorecimento comercial de apenas uma grande empresa detentora dos direitos de fabricação e de comercialização das sementes transgênicas – no caso da soja atrelando a venda das sementes à aquisição do agrotóxico, pois elas se tornaram resistentes à sua aplicação. (GUIMARÃES, 2006, p. 7)

Sabemos dos diferentes posicionamentos que a sociedade pode estabelecer no que se refere à presença da biotecnologia, o que nos indica um maior cuidado para que esse poder não seja utilizado contra o humano, mas a favor dele.



"Mas, ainda aí, é preciso evitar qualquer ilusão progressista ou qualquer visão sistematicamente pessimista. A produção maquínica de subjetividade pode trabalhar tanto para o melhor como para o pior." (GUATTARI, 1992, p. 15)





Juntamente com os avanços da biotecnologia, a ciência operatória trouxe outras promessas, com as áreas das chamadas tecnociências, tais como a informática, a eletrônica e a robótica. Não faz muito tempo que a grande maioria dos aparatos tecnológicos analogicamente utilizados foi e estão sendo substituídos por produtos de uso digital. Aparelhos de uso mecânico e o manual já não servem mais, eles gastam tempo, esforço e incomodam. A velocidade, a agilidade das informações processadas agora depende de atributos que vão além do humano. Então, computadores ocupam o destaque nas atividades humanas.

Nesse mundo das tecnociências, as informações são midiáticas e percorrem por meio dos programas, "softwares", em um sistema, "hardware", podendo estar acessíveis por meio de "downloads". As imagens são apresentadas em "pixels", podendo ser convertidas por meio de "morphing", tudo isso em uma velocidade absurdamente impressionante. Nesse mundo, não há flores, se há, ou são de plástico, ou existem milhares, decodificadas em uma intensidade de "pixels".

Não é de se estranhar o constante apelo aos diversos meios de propaganda e mídias, trazendo a "otimização" da vida tecnológica, associando a ela estilos de vida e padrões de felicidade, liberdade, proteção, inteligência e sustentabilidade. Não satisfeitos com esse marketing, associam a vida tecnológica à tranquilidade da natureza, vendendo uma "natureza engarrafada".



A máquina trabalha com secos e molhados é ninfômana agarra seus homens vai a chás de caridade ajuda os mais fracos a passarem fome e dá às crianças o direito alienável ao sofrimento na forma e de acordo com a lei e as possibilidades de cada uma.

A máquina engravida pelo vento fornece implementos agrícolas condecora é guiada por pessoas de honorabilidade consagrada, que não defeca na roupa! (BARROS, 2007, p. 46)







O poema critica o ideal de uma sociedade fundada nos princípios da tecnologia, em que a lógica é a do consumo, trazendo certo "beneficio para sociedade". "Podemos "ler" claramente a exploração infantil e o sofrimento imposto às crianças, sério problema socioambiental. A pobreza geralmente aparece associada a desastres ambientais. É hora de inserir o homem/a mulher no ambiente, como elemento e não como dono, visto que sofre as consequências dos desequilíbrios ambientais, provocado-os ou não." (ZANON, 2006, p. 69)

Esse paradoxo é constantemente apresentado, entre obter um produto tecnológico e construir uma vida no *ideal da felicidade*. De acordo com Zancanaro (1998, p. 109), "não é uma constatação firmada em bases científicas, mas ontológicas, como algo constitutivo "da própria essência da natureza". Por isso, a universalidade da "felicidade" assim assinalada é um "fato" e não precisamos prová-la como aspiração", em muitos casos há uma suplementação do ideal de felicidade pelo hiperconsumismo. Antes de um determinado produto chegar às prateleiras, idealizamos a necessidade de obtê-lo, substituindo outros produtos, já considerados ultrapassados e obsoletos. Essa é a lógica do mercado, essa é a lógica da sociedade tecnológica, onde as coisas são obsoletas, tudo é feito para durar pouco, tudo é feito para ser substituído. Nessa sociedade, ser moderno é consumir, é possuir.

"Tudo o que a sociedade burguesa constrói é construído para ser posto abaixo... Tudo o que é sólido, roupas, máquinas, homens, casas, cidades, etc. Tudo isso é feito para ser desfeito amanhã." (BERMAN, 1986, p.13)

Valorizar o indivíduo e respeitar suas singularidades e particularidades deveria ser mais importante do que qualquer invenção científica. A responsabilidade é nossa, é de agora, não é no futuro que trataremos de firmar compromisso, a garantia da nossa continuidade depende das escolhas que realizamos hoje.

## 3.3. A Ciência e o fazer humano

Não adianta responsabilizar as ciências pelos males e danos causados à humanidade pelo uso da técnica ou produto das ciências. Como não podemos responsabilizar Albert Einstein, Otto Hahn, Fritz Strassmann e Lise Meitner pelos estudos sobre fissão nuclear, uma das mais importantes descobertas científicas, que também possibilitou a implementação do Projeto Manhattan, que financiou uma das maiores catástrofes mundiais. Não podemos paralisar a ciência, pois ela pode tanto humanizar, como desumanizar o ser humano. A decisão é sempre política.









A maioria dos inventores da tecnologia não sabia, no fundo, das consequências de seus feitos. Os criadores da internet não imaginaram o impacto e a amplitude de seu invento. Hoje, ela financia debates, formação, divulgação e entretenimentos, assim como a prostituição, a criminalidade, a pirataria e a discriminação.

Nenhuma técnica ou máquina agirá por si só. O que dá sua aplicabilidade é o fazer humano, nenhum membro do corpo age por si próprio. "As pernas não caminham por si". Porém, "eticamente somos livres para buscar a realização e não a destruição." (ZANCANARO, 2007. p. 11)

Todo conhecimento ou toda técnica não é maléfica ou benéfica por si só. Tudo depende da intenção, da aplicabilidade dessa tecnologia; nesse caso, os fins são extremamente relevantes, tal técnica ou conhecimento deve ser apenas o meio para o estabelecimento da cidadania planetária.

Não podemos ser extremistas, radicalizando o discurso unilateral sobre a Ciência e seus feitos. Não estamos vivenciando a Revolta da Vacina, ocorrida no Rio de Janeiro em 1904, ou será que estamos? "Será que realmente devemos dar tanta importância às críticas, à técnica e ao mundo da técnica?" (ZANCANARO, 1998, p. 15)

— Ser ou não ser, eis a questão. (BARROS, 1997, p. 27)



Por outro lado, quando pensamos nas tecnociências, havemos de pensar em cautela, juízo e prudência face à imprevisibilidade que nos cerca. O ser humano, antes controlador e dominador da natureza, paradoxalmente não controla mais nada, hoje opera mais como um ser subordinado e submetido às regras da técnica.

Essa representação de que o desenvolvimento tecnológico otimiza o poder do ser humano é ambivalente. Na verdade, o homem e a mulher estão dependentes e frágeis com o excesso de poder e da onipotência da técnica. O ser humano encontra-se cada vez mais desamparado na modernidade tecnológica, a cada semana as pessoas apostam em uma novidade tecnológica que mude sua vida e, ao fim das expectativas, a histeria torna-se depressão.

A humanidade corre um grande perigo com o desenvolvimento tecnológico dos últimos séculos. A prudência, a renúncia e a responsabilidade são elementos essenciais para reverter o uso imprudente da tecnologia. De fato, não estamos vivenciando a Revolta da Vacina, mas estamos presenciando algo muito mais complexo: a modificação do humano, porém, sem movimentos organizados de revolta. Presenciamos silenciosamente, e muitas vezes aplaudimos, a produção da natureza animal (incluindo também a do ser humano) ou vegetal







em tubos de ensaios, em placas de Petri. Acreditamos que dispositivos de silício sejam mais eficientes do que o arcabouço orgânico, autorizamos uma natureza mecânica e a mecanização do ser humano.

Nesse processo de desumanização do humano, o homem e a mulher perdem o "status" de controle e poder, e passam a ser subjugados pela máquina. Isso, de certa forma, gera certo "fator de medo" e preocupação, pois o ser humano detém poder somente na teoria; na prática, está condicionado ao uso da ciência como uma necessidade de sobrevivência.

Uma das características da modernidade foi ter desencadeado, por meio da ciência, processos tecnológicos, sem precedentes na história da humanidade, criando uma situação paradoxal. Se, por um lado, ela beneficiou-se dos resultados, melhorando as condições materiais e existenciais pela incorporação dos seus bens ao cotidiano, por outro, tornou-se fonte real de problemas, resultantes da sua utilização. Nominamos os ecológicos, os ligados às possibilidades de clonagem, ao retardamento do envelhecimento e à liberdade de pesquisa. Diante desta realidade não sabemos quais as conseqüências longínquas, ou os perigos, que poderão advir à humanidade no futuro. (ZANCANARO, 1998, p. 38)

Não podemos omitir, nem ao mesmo abater os efeitos catastróficos do mau uso da técnica nos últimos anos. Tal presença levou e continua levando à extinção de um grande número de espécies, tornando a sobrevivência humana algo muito intricado para o presente e para a próxima geração.









## 3.4.1 A sociedade da tecnologia: do Homem máquina ao Cyber human

Poderia definir o rótulo de "sociedade tecnológica": a mesma sociedade que não para de produzir artefatos que dizem facilitar a vida do ser humano, a sociedade que fabrica e não para de fabricar peças e máquinas, onde o interesse maior é a venda e o consumo.



Guimarães (1995, *apud* Silva [et al], 2006) argumenta e denuncia a relação desarmônica presente nas ações humanas, nas manifestações de domínio sobre a natureza, em que uma sociedade caracterizada pela valorização do consumo desenfreado, pela competição







exacerbada e o individualismo egoísta, ainda não contente, vende a crença na viabilidade desse projeto.

O homem e mulher que vivenciam essa sociedade perdem a autonomia, sendo mais uma peça desse modelo de sociedade. O Cyber-human ou Homem-máquina<sup>9</sup> é o modelo de ser humano que não mais controla essa sociedade. Ele agora é subjugado e, ao mesmo tempo, potencializado pela presença da máquina. Em contrapartida, é um ser totalmente incapacitado sem a presença de tal ferramenta. Diferentemente das tecnociências o poeta apresenta o humano: Só empós de virar traste que o homem é poesia... (BARROS, 2007, p.26)

Nesse processo de mecanização do humano, não há idade, muito menos identidade. Crianças, jovens e adultos, homens e mulheres estão constantemente vivenciando e incorporando o ideal de máquina. "Dentro dessa sociedade alienada e individualista estão os jovens, imersos no mundo globalizado em que não deveriam mais existir fronteiras." (SILVA [et al], 2006, p. 87)

Nesse mundo tecnológico, garotos e garotas se comportam ou se manifestam, com algumas exceções, num ato de êxtase frente às novidades e possibilidades trazidas pelas tecnociências. Jovens vivem plugados no mundo, consumindo ou desejando consumir o mais novo aparato tecnológico que chegou ao mercado.

"Os jovens que perambulam nos boulevards, com um walkman colocado no ouvido, estão ligados a ritornelos que foram produzidos longe, muito longe de suas terras natais." (GUATTARI, 1992, p. 169) Hoje, porém, a juventude já substituiu o velho walkman pelos MP3s e celulares mais modernos.

Acredito que o bom senso no uso da tecnologia é umas das possibilidades do conviver no "mundo das tecnociências", pois tanto o uso excessivo, a dependência da máquina, quanto a recusa, a negação de qualquer tecnologia é um ato extremista. "Existe uma atitude antimodernista que consiste em rejeitar maciçamente as inovações tecnológicas, em particular as que estão ligadas à revolução informática." (GUATTARI, 1992, p. 15)

A presença das tecnologias vem sendo aceita sem nenhuma restrição por uma boa parte da sociedade, principalmente a juventude.

Na minha rua estão cortando árvores Botando trilhos

Homem-máquina: "Fala-se já com desenvoltura em "fabricação" de homens ou partes orgânicas, artefatos biológicos" (ZUBEN, 2006, p. 19); Cyber human, termo por mim criado após a leitura de "A cyborg Manifesto", de Haraway (1994).



98



香

Construindo casas. Minha rua acordou mudada. Os vizinhos não se conformam. Eles não sabem que a vida tem dessas exigências brutas. Só minha filha goza o espetáculo e se diverte com os andaimes

a luz da solda autógena

e o cimento escorrendo nas fôrmas. (ANDRADE, 2000, p. 28)

Esse público conhece mais do que qualquer outro os melhores e mais modernos artefatos tecnológicos, aderindo ao mundo virtual e cibernético sem nenhum espanto, ao contrário, estão espontaneamente fascinados. Aparentemente, não tem ocorrido uma oposição, ou até mesmo uma reflexão coletiva, seja no âmbito político, social ou pedagógico, a esse movimento de maquinização. Entretanto, "esses jovens sentem-se profundamente desconectados, vivem momentos de extrema insegurança, com dificuldade de viver o presente e planejar o futuro, o que gera um constante sentimento de medo" (NOVAES, 2006 apud SILVA [et al], 2006, p. 87).

A insegurança vivenciada pelos jovens talvez seja reflexo de uma sociedade excludente, que não garante a inserção tecnológica de forma igualitária, onde as oportunidades oferecidas são para um grupo seleto de jovens. Diante dessa denúncia feita por Novaes, os jovens são vítimas desse mundo tecnocientífico. Neste caos, muitos desses jovens conseguem interferir e refletir sobre a realidade na afirmação de sua singularidade e identidades.

> A Juventude, embora esmagada nas relações econômicas dominantes que lhe conferem um lugar cada vez mais precário, e mentalmente manipulada pela produção de subjetividade coletiva da mídia, nem por isso deixa de desenvolver suas próprias distâncias de singularização com relação à subjetividade normalizada. (GUATTARI, 1997, p. 14)

Nesse mundo globalizado, estamos vivenciando uma construção social que se quer única, onde a produção de um conhecimento não está mais condicionado ao local, não há mais fronteiras para os saberes, comportamentos e produtos. Hoje, podemos estar no Brasil tomando um licor preparado de uma fruta da marula, de uma árvore típica da savana africana, e assistir à queda na aterrissagem do último movimento que tirou de Diego Hypólito a chance de ganhar uma medalha nos Jogos Olímpicos, em Pequim.









"Em poucos minutos qualquer telespectador "viaja" ao redor do mundo, indo dos conflitos na África a Los Angeles." (REIGOTA, 2002, p. 25) Nessa era, acontecimentos e informações são assistidos ou ouvidos por milhares de pessoas em diferentes locais do planeta, ganham uma assombrosa velocidade de propagação e provocam indignações no público, que são esquecidas com a mesma intensidade.



Momentos e processos fundamentais da história contemporânea passam a ter sua duração e continuidade determinadas pelo tempo que esteve em evidência nos meios de comunicação. O seu início, meio e fim ficam condicionados ao tempo virtual, definido pelo espaço e pela atenção que lhe foi concedido. (REIGOTA, 2002, p. 26)

Barcelos escreve no livro **Educação Ambiental: sobre princípios, metodologias e atitudes** sobre a necessidade de escutar os diferentes saberes, diferentemente de só ouvi-los; "escutar" vem do latim *auscultare*: atentar para aquilo que vem de dentro, ou seja, precisamos parar para refletir, para suspender a velocidade, para perceber a minúcia. Para experienciar, *é preciso estar em estado de árvore*; isto, a poesia o faz.

Podemos dizer, sem nenhum eufemismo, que o ser humano constrói e, ao mesmo tempo, destrói com uma velocidade muito superior àquela em que construiu. O mesmo artefato que é utilizado para salvar vidas pode dizimar populações inteiras, citamos como exemplo o emprego de aviões e helicópteros para transportar pacientes enfermos de locais distantes, sem boas condições hospitalares ou até mesmo em campos de guerra, onde esses artefatos são utilizados para salvar muitas vidas. Por outro lado, aviões e helicópteros foram e são utilizados como uma arma destrutiva em períodos de guerra e conflitos. Outro exemplo podemos extrair do uso de um bisturi; quanto mais afiado, melhor será o corte desse instrumento. Seu uso poderá salvar muitas vidas, como também mutilar outras mais. Porém, existem máquinas construídas especificamente para a guerra, mas quem determina seu uso é sempre uma vontade humana.

Esses exemplos deixam claro que o problema não é a técnica em si, mas sua aplicabilidade. Assim, a tecnologia pode ser má ou boa, tudo depende do propósito de seu uso. A tecnociência é o saber com o qual o ser humano se sustenta e, ao mesmo tempo, introduz todas as esperanças e expectativas no que se refere ao seu futuro. *Meu fado é o de não saber quase tudo./ Sobre o nada eu tenho profundidades.* (BARROS, 2003, p.19)

派

É nos produtos das tecnociências, tais como a produção de um novo fármaco, uma nova terapia ou um artefato, que o ser humano aposta suas promessas de uma vida melhor, com mais saúde, com mais tempo para a família, de cura das doenças e de todos os males advindos







da "caixa de Pandora", advindos da ideia prometeica, que desafía os limites impostos pela natureza.

A engenharia genética, uma das áreas de maior desenvolvimento no campo científico, teve seu surgimento em 1972, no emprego das técnicas do DNA recombinante; atualmente, tem como objetivo a manipulação genética de diversos organismos.

"Falar de engenharia genética é caracterizar um conjunto de processos que permitem a manipulação do genoma de microorganismos vivos, com consequente alteração das capacidades de cada espécie." (CANDEIAS, 1991)

Novas ciências serão produzidas além dessas que conhecemos. Agora mesmo, em algum lugar, um grupo de cientistas experimenta, testa, descobre um novo fármaco, um novo produto, uma nova técnica, que em breve estará nas prateleiras, vitrines, ou na primeira página de um site da internet.

Quando fazemos alusão ao conhecimento e ao progresso humano, vistos pelos olhos da tecnologia, da cibernética e da engenharia genética, por mais que se aperfeiçoem alguns direitos humanos básicos como moradia, transporte e produção de artefatos, por maiores ou mais exatos que eles sejam, essa "otimização" é fáustica, pois juntamente com o desenvolvimento tecnológico, ocorre a caotização dos recursos naturais e uma gritante desigualdade social. *Não tem altura o silêncio das pedras*. (BARROS, 1997, p. 17) Não se pode negar que produzir conhecimento e o transpor em tecnologias requer investimentos vultosos, coisa que somente os altos grupos econômicos têm condições de fazer.



Sim, porque não basta produzirmos conhecimento científico e transformá-lo em tecnologias e artefatos técnicos. Há que estarmos, também, atentos para refletir e decidir sobre quais tipos de conhecimento e de ciência queremos priorizar. Não podemos esquecer que nem toda possibilidade científica e tecnológica deve ou precisa ser viabilizada. (BARCELOS, 2008, p. 64)

A ciência moderna se apoderou dos diferentes espaços sociais, formais ou informais, sendo legitimada e emancipada nessa presente sociedade, contudo, indiferentemente do rótulo a ser dado, essa sociedade vem se diferenciando pela técnica em um curto período. Cada vez mais, esquecemos de valorizar outras formas de saberes, que não necessitam pôr em teste ou experimentar sua eficácia. O que é chamado de subjetivo não é relevante, o que não é cientifico não tem muita importância. O poema abaixo confirma a ideia apresentada:





As árvores quase todas foram preparadas para o exílio das cigarras.







Salustiano, um índio guató, me ensinou isso.

E me ensinou mais: Que as cigarras do exílio são os únicos seres que sabem de cor quanto a noite está coberta de abandono.

Acho que a gente deveria dar mais espaço para esse tipo de saber.

O saber que tem força de fontes. (BARROS, 2007, p. 63)

Tenho certo medo dessa uniformização de saberes e culturas, em razão do esquecimento pela indiferença e até mesmo pela negação da rica herança cultural de nossos povos ancestrais, no tocante à sua medicina, à maneira de relacionar-se com a terra, à vivência, à preservação e ao respeito à natureza, aos costumes e à alimentação advindos dos diferentes grupos étnicos-culturais africanos, do dialeto, música, dança e do comportamento evidenciados pela cultura caipira e sertaneja.

#### 3.4.2 Cyber human: do humano ao ciborgue

A espécie humana surgiu na Terra provavelmente há dois milhões de anos, quando um dos primeiros ancestrais simianos começou a caminhar de forma bípede. Séculos se passaram, civilizações foram edificadas, arruinadas e até mesmo substituídas, e a relação entre homem e natureza, com algumas exceções, apresentaram gradativamente um arrefecimento na consonância nesse elo.

Podemos considerar que foi no século XVII, com o estabelecimento do pensamento moderno e o paradigma cartesiano-newtoniano, em busca de conhecimento e racionalidade, o homem e a mulher se distanciaram gradativamente da natureza. E nos últimos anos, presenciamos uma natureza representada por máquinas e artefatos que imitam as ações humanas, ou até mesmo aperfeiçoam essas ações. Esses produtos, dotados de "softwares" e providos de "chips" ocupam cada dia mais o espaço da natureza. Artefatos dotados de "chips" de silício estão inseridos nos mais sofisticados "brinquedos da modernidade", desde um simples controle a um computador, dos automóveis aos aviões. Fazem as funções desde as mais simples e delicadas às mais complexas e rudes, ocupam locais e lugares inacessíveis ao humano. E, cada vez mais, a AI (inteligência artificial) apresenta uma evolução que, daqui em diante, poderá subjugar a orgânica.









Aprendo com abelhas do que com aeroplanos.

É um olhar para baixo que eu nasci tendo. (BARROS, 1997, p. 27)

Sabemos que o mecânico está suprindo o orgânico na tentativa de aperfeiçoar sua homeóstase humana. Para Ashby (*apud* Moioli, 2008) homeóstase é a habilidade de adaptarse a uma mudança contínua em ambientes imprevisíveis, porém, até pouco tempo, já que estamos diante de um período de virada cibernética, onde o mecânico utilizará pequenas partes orgânicas para realizar suas funções vitais. Da mesma forma que, hoje, o humano utiliza-se de próteses para enxergar, locomover, alimentar e para ampliar sua inteligência e viver mais, a máquina fará o mesmo, utilizando partes orgânicas.

A grande virada deste século será a substituição gradativa dos átomos de carbono pelos átomos de silício. Isso já vem ocorrendo, um exemplo bem claro disso é a demasiada procura por próteses e transplantes em que se usa direta ou indiretamente o silício. Essa transformação já vem ocorrendo de forma silenciosa, cautelosa, para que não haja espanto, para que seja vista como um bem. Peças de silício ganham "design" e praticidade, podem estar no seu computador, máquina fotográfica, canetas, em uma roupa, em um calçado, e até inseridas no corpo humano, com diversas funções, como armazenamento de dados e gerenciamento de informações, inclusive controlar e fiscalizar.

Novas denominações começam a ser dadas a esse novo homem e nova mulher dotados de "chips", próteses, artefatos mecânicos: *Homem máquina*, *Homo faber*, *Cyber-Human*. Seja qual for a denominação que daremos a esse sujeito da história, de uma história que está sendo construída, nesse presente momento e de um futuro que há de se construir, o que importa mesmo é o que será do humano, como ele se comportará com seus semelhantes e com a natureza.



No que o homem se torne coisal — corrompem-se nele os veios comuns do entendimento (BARROS, 2006 p. 62).

Nessa narrativa, mais do que um participante, o homem e a mulher são a própria história. Eles são responsáveis por suas escolhas; se houve escolhas, houve uma ação que resultará positiva ou negativamente na história humana. O que presenciamos hoje não se pode negar, desculpar, nem fingir, pois são iniciativas humanas: fanatismo, autoritarismo, fascismo, destruição ecológica, aniquilamento de povos e cultura, desprezo às minorias. Tudo isso faz parte de escolhas que, provavelmente, não eram as únicas a serem feitas.







"As coisas não são ruins, nem mesmo a ciência ou a técnica, mas o valor que atribuímos a elas, fruto de nossas escolhas é que pode dar sentido distorcido. Isto quer dizer que a condição de moralidade de uma ação está na liberdade de escolha." (ZANCANARO, 2007. p. 9) Contudo, essa liberdade de escolha é questionável, pois depende das circunstâncias sociais, políticas e econômicas. As escolhas continuam sendo feitas. Sim, são escolhas. Mas não daquelas que as pessoas escolhem com liberdade ou com prazer, no fundo são imposições. "A minha independência tem algemas." (BARROS, 1997, p. 55) Por isso, temos constantemente de reafirmar movimentos de resistência contra as imposições resultantes da inserção tecnocientífica.

Essas "escolhas" vão desde a aprovação ou não de uma lei para produção e comercialização de um alimento transgênico ou a construção de uma nova usina nuclear; essas decisões não são de crédito apenas do senado ou de um grupo de governantes, que por algum motivo nos representam, essas decisões são minhas, suas, de cada sujeito dessa história e somos, sim, responsáveis, não pelo futuro, mas pelo presente, pelo agora.

# 3.5 Diálogos com Bernardo e o Homem Máquina

O crescente avanço da tecnologia trouxe a ideia do "mito do progresso" e a ampliação crescente do controle e poder sobre a natureza, facilitando o trabalho, a produção, a locomoção, enfim, interferindo nos diversos afazeres humanos. Por outro lado, a velocidade e a imprevisibilidade da inserção da técnica apontou para resultados drásticos, principalmente no que se refere às consequências ambientais. "O homem-máquina" desencadeou e financiou um progresso puramente material, automatizando os afazeres, do mais simples ao mais complexo. A dimensão e a dinâmica desse acontecimento se devem às ciências, que se ocupou de aumentar o poderio humano, na construção de artefatos, máquinas e técnicas que permitissem produzir mais, em menos tempo e com um custo menor.

Eu não sou da informática: eu sou da invencionática. (BARROS, 2003, s/p)

O ser humano incorporou a técnica de tal maneira que, desde as mais simples tarefas às mais complexas, recorre à máquina e seus apêndices mecânicos, ficando incapacitado, limitado e dependente de aparelhos, peças, máquinas e recursos da técnica.

Máquinas automáticas, aparentemente simples, antes presentes nas indústrias, estão presentes em nossos lares. Aos poucos, vão sendo naturalizadas, como se sempre fizessem





香

parte de nossas vidas, como se sempre existissem. Antes da década de 1990, ninguém se imaginava na frente do computador tendo acesso à rede mundial de computadores, se comunicando através de e-mails, blogs, Orkut ou com um celular à mão que tira fotos, acessa a internet, rádio e troca informações por meio de "bluetooth". Essa nova revolução alterou todo modo de viver e, querendo ou não, vai determinar algumas direções que modificaram as mais simples relações humanas, interferindo no presente e no futuro.

A maravilha da tecnologia

Sou um pequeno objeto

posso caber dentro de um simples bolso

Sou também um magnífico projeto

Posso ser levado a qualquer lugar.

O meu tamanho nem se compara com

Minhas inúmeras utilidades

Navego na internet,

Mando mensagens instantâneas,

Tiro até umas fotos,

Ofereço o horário exato

Minha memória cabe dentro de um minúsculo chip

E minha principal utilidade é...

Obviamente, fazer ligações

Simples? Claro, mas...

Enfim, se eu ficar me descrevendo,

Ficarei até amanhã escrevendo

Se você não conseguiu me identificar,

acho melhor se atualizar...

pois eu sou um simples,

telefone celular 10



Texto do aluno Eric Yassuo Kataoka, da 6 ª série, da EMEF Professor José Marcello (Salto de Pirapora), com o objetivo de descrever um objeto.



V

Nesse texto, trago a ideia do "Homem Máquina", presente no livro **Bioética e Tecnociências**, de Newton Aquiles von Zuben, que representa o ser humano enquadrado na mesma condição de máquina ou peça desse artífice, sendo regido pelos mesmos critérios de adaptação, produtividade e rentabilidade. Numa proposta diferente ao Homem Máquina, está a figura de Bernardo, presente na poesia de Manoel de Barros, principalmente no poema *O Guardador de Águas*. Bernardo, como o próprio poema intitula, é *o guardador de águas*, zelando por ela como se fosse um pastor de ovelhas, numa analogia à obra **O Guardador de Rebanhos**, de Alberto Caeiro, um dos heterônimos de Fernando Pessoa.

Esse é Bernardo. Bernardo da Mata. Apresento.

Ele faz encurtamento de águas.

Apanha um pouco de rio com as mãos e espreme nos vidros

Até que as águas se ajoelhem

Do tamanho de uma lagarta nos vidros.

No falar com as águas rãs o exercitam.

Tentou encolher o horizonte

No olho de um inseto — e obteve!

Prende o silêncio com fivela.

Até os caranguejos querem ele para chão.

[...]

É homem percorrido de existências.

Estão favoráveis a ele os camaleões.

Espraiado na tarde —

Como a foz de um rio — Bernardo se inventa...

Lugarejos cobertos de limo o imitam.

Passarinhos aveludam seus cantos quando o vêem. (BARROS, 2006, p. 10)

Bernardo não somente guarda as águas, mas também as grandezas do ínfimo: caramujos, formigas, lagartos, flores e coisas *inúteis* encontradas no chão, como pregos, ciscos, retalhos e gravetos.

Vejamos o início do poema de O guardador de águas.

I 👗





香





[...]De pulo em pulo um ente abeira as pedras.

Tem um cago de ave no chapéu.

Seria um idiota de estrada?

Urubus se ajoelham pra ele.

Luar tem gula de seus trapos. (BARROS, 2006, p. 9)

Bernardo, ao se aproximar das inutilidades, faz poesia, sendo respeitado por seres da natureza, tais como pássaros, flores e até mesmo o luar. É muitas vezes considerado como um idiota por muitos que não o conhecem, que não conseguem enxergar o que não está explicito, por aqueles que buscam apenas a lógica e a razão. Bernardo possui apropriação para latas, conseguindo enxergar o invisível e dizer o indizível.



Desde criança ele fora prometido para lata Mas era merecido de águas de pedras de árvores de pássaros.

Por isso quase alcançou ser mago.

Nos apetrechos de Bernardo, que é o nome dele,

achei um canivete de papel.

Servia para não funcionar: na direção que um

canivete de papel não funciona. (BARROS, 2007, p. 45)





Bernardo é bicho da terra, extraindo dela sua identidade, sendo que *até os caranguejos* querem ele para chão. A sabedoria de Bernardo não está no dicionário, afinal Bernardo é homem percorrido de existências.

Para a sociedade capitalista, Bernardo é um andarilho, um "songo", enfim, um "Zé ninguém". Para o poeta Manoel de Barros, Bernardo é seu "muso" inspirador, glorificado por seu jeito de ser e agir. Bernardo é o próprio guardador de águas, ele tem o dom de encurtar as águas, ele zela por elas, conversa com a natureza, ele é a própria natureza. O sujeito Bernardo é a representação do homem/mulher simbólico, com certo grau de comprometimento, digo melhor, de pertencimento entre o ser e a natureza. Eles não afundavam estradas, mas inventavam caminhos. Essa a pré-ciência que sempre vi nos andarilhos. Eles me ensinaram a amar a natureza. (BARROS, 2008, s/p)









No **Tratado geral das grandezas do ínfimo**, são apresentados os feitos do andarilho Bernardo. Ele só fazia coisas desimportantes, *Pois Pois*, seus feitos são para poesia, não para ciências.

Bernardo da Mata nunca fez outra coisa
Que ouvir as vozes do chão
Que ouvir o perfume das cores
Que ver o silêncio das formas
E o formato dos cantos. Pois Pois.
Passei muitos anos a rabiscar, neste caderno, os escutamentos de Bernardo.
Ele via e ouvia inexistências.
Eu penso agora que esse Bernardo tem cacoete para poeta. (BARROS, 2003, p. 47)



Hottois (1985) complementa: o sentido seria o simbólico: "O ser simbólico deixa o mundo tal como é; não altera as coisas; o simbólico não rompe a paisagem, não destrói florestas, não manipula o ser vivo..." (HOTTOIS, 1985 *apud* ZUBEN, 2006, p. 73)

Bernardo, ente simbólico, utiliza a natureza diferentemente do emprego que dela fazem as tecnociências. Bernardo, assim como as tecnociências, também *ingenha* artefatos, contudo, máquinas de *inutilidades*, máquinas de *fazer pegar no sono*, *de platinado de mandioca*, máquinas de *fazedor do amanhecer*.

O mau emprego das tecnociências interfere na paisagem, represando e assoreando os rios, devastando os campos e a vegetação... Bernardo apenas imita, contempla e se relaciona com a natureza como parte de si.

Esse Bernardo eu conheço de léguas. Ele é o único ser humano que alcançou de ser árvore.

Por isso deve ser tombado









A Patrimônio da Humanidade. (BARROS, 2003, s/p)



Numa reportagem do Jornal Gazeta Mercantil, de 4 de junho de 2000, o poeta Manoel de Barros comenta sobre o misto de personagem e pessoa que é o Bernardo. Ele diz que Bernardo é um caseiro de sua fazenda, cujo silêncio é tão alto que só os pássaros ouvem.

O grande luxo de Bernardo é ser ninguém. Por fora é um galalau, por dentro não arredou de ser criança, é ser que não conhece ter, tanto que a inveja não se acopla nele.

Então, percebemos que Bernardo não é somente um funcionário da fazenda, mas um ser reconhecido pelos caramujos, árvores e pássaros. Estabelece uma identidade que está longe das importâncias do capitalismo e da submissão imposta pela máquina.

Ele só andava por lugares pobres

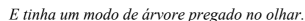
E era ainda mais pobre

Do que os lugares pobres por onde andava.

Falou de começo: Quem abandonava a natureza entra a verme.

Aves nutriam por ele deslumbramento de criança.

Ele sabia o sotaque das lesmas



[...]

E só pelo olfato esse homem descobria as cores do amanhecer. (BARROS, 2003, p. 49)

A relação de pertencimento de Bernardo à natureza nos lembra em muito o trabalho do artista plástico Frans Krajcberg, que ao transformar galhos, madeiras e outros fragmentos da paisagem, resultantes da intervenção antrópica, em uma arte de significâncias, constrói um cenário de intervenção e crítica ao modelo consumista e capitalista da atual sociedade ocidental. Tanto Bernardo quanto Frans Krajceberg nos direcionam a diálogos que apontam para outro olhar à natureza.

Na dissertação de mestrado *A Educação Ambiental Através da Arte: Contribuição de Frans Krajcberg*. Lima analisa as contribuições do artista Frans Krajcberg para a Educação Ambiental.







O fogo é a morte, o abismo. O fogo continua em mim desde sempre. A minha mensagem é trágica: mostro crime. A outra face de uma tecnologia sem controle é o abismo. Trago os documentos, os reúno e acrescento: quero dar à minha revolta o rosto mais dramático e mais violento. Se eu pudesse pôr cinzas por toda a parte, estaria mais perto daquilo que sinto. Que haja na minha obra reminiscências da guerra, no inconsciente, certamente. Com todo este racismo, este anti-semitismo, não podia fazer outra arte. (KRAJCBERG apud LIMA, 2007, p. 12)

Newton Aquiles von Zuben (2006), de cuja obra já tratamos, descreve, de forma argumentativa e bem fundamentada, a presença das tecnociências nas relações humanas e o conjunto de possibilidades trazidas pelo sequenciamento do DNA, pela decodificação do genoma, pela cibernética e pelas novas engenharias. O livro nos apresenta o conceito de uma pós-humanidade e de homem-máquina. "Fala-se já com desenvoltura em "fabricação" de homens ou partes orgânicas, artefatos biológicos." (ZUBEN, 2006, p. 19)

A presença de partes inorgânicas, artefatos tecnológicos inseridos na estrutura orgânica, já tornou-se cotidiana. Apesar dos benefícios, nos deixou mais limitados, comprometendo até mesmo a própria existência. *Não tenho competências pra morrer*. (BARROS, 1997, p. 45)

"A presença da tecnociência e o seu crescente domínio sobre o homem contemporâneo estão na origem de uma nova maneira de ser, ainda não totalmente entendida e menos ainda assimilada pelo ser humano." (ZUBEN, 2006, p. 128)

Esse é o Homem-máquina. Apresento.

Ele encurta as distâncias pelo uso da Web

constrói protótipos, peças e artefatos.

nasceu e cresceu com tecnologia e tem ela na palma da mão

Tem um computador com internet onde navega ou surfa.

Fala através de fios ou até mesmo sem.

Domina ferramenta de texto, áudio e fotolog.

a imagem é vista não mais pelo olho!

são lentes, câmeras e vídeos
que se espalham pelo wireless



É americano, chinês, inglês ou brasileiro.
Está em todo lugar, em toda parte e ao mesmo tempo
Sem sair do lugar —









Sofwares, wikipedia, blog, orkut — ele inventa...

Outros o copiam e o imitam.

É meca, mega, cyber, faber ou trans humam.

(Versão minha, construída por meio da leitura do poema de Manoel de Barros, *O Guardador de Águas*).

A tecnociência traz o conceito de máquina, que é produto e fruto da tecnologia, conjuntos de recursos e equipamentos produzidos pela ciência para facilitar a vida do ser humano. A expressão "homem-máquina" refere-se ao ser condicionado ao artefato da máquina, formado e organizado por peças, que podem ser substituídas uma a uma, até chegar ao todo.



Não agüento ser apenas um sujeito que abre portas, que puxa válvulas, que olha o relógio, que compra pão às 6 horas da tarde, que vai lá fora, que aponta lápis, que vê a uva etc. etc.

Perdoai.

Mas eu preciso ser Outros.



Eu penso renovar o homem usando borboletas. (BARROS, 2007, p. 79)



"Por ação da tecnologia, a máquina, já há algumas décadas, deixou de ser entendida como instrumento com finalidades definidas e expressas pela intenção e pela vontade de quem as utiliza e incorporou a si mesma, e vem aprimorando cada vez mais a potencialidade de tomar decisões." (ZUBEN, 2006, p. 123)

Alguns exemplos de tecnologias expandem os limites humanos facilmente observados nas mais recentes pesquisas tecnocientíficas, tais como: a cibernética – uma perspectiva de pesquisa surgida a partir da Segunda Guerra Mundial –, a ciência que se encarrega de produzir máquinas com circuitos eletrônicos que tem a capacidade de resolver problemas de lógica, teoremas, cálculos geométricos e algoritmos. Programas que imitam o cérebro humano, muitas vezes ultrapassando a capacidade humana de resolver cálculos, computadores que superam o ser humano em um jogo de xadrez, bem como máquinas que são capazes de explorar áreas e espaços remotos além do limite humano. Na poesia de Manoel de Barros, as máquinas funcionam quando estão paradas.







Prefiro as máquinas que servem para não funcionar: quando cheias de areia de formiga e musgo, elas podem um dia milagrar de flores (BARROS, 2001, p.57).

A inutilidade das máquinas é o que fascina o olhar do poeta. São as máquinas encalhadas, enferrujadas, grudadas no chão, destituídas de funcionamento, que podem ser utilidade na poesia. Todavia, as tecnociências inventam, movimentam e complementam a máquina.

A máquina depende sempre de elementos exteriores para poder existir como tal. Implica uma complementaridade não apenas com o homem que a fabrica, a faz funcionar ou a destrói, mas ela própria está em uma relação de alteridade com outras máquinas, atuais ou virtuais, enunciação não humana", diagrama proto-subjetivo. (GUATTARI, 1992, p. 50)

Existe uma relação não só de dependência entre a máquina e o humano, mas de complementaridade. Ainda é possível enxergar as diferenças e diferenciar o que é orgânico do que é maquinário, mas não podemos negar que, a cada dia, essas relações são confundidas e fundidas num mesmo plasma.

"A alteridade homem/máquina está então inextricavelmente ligada a uma alteridade máquina/máquina que ocorre em relações de complementaridade ou relações agônicas (entre máquinas de guerra) ou ainda em relações de peças ou dispositivos." (GUATTARI, 1992, p. 54)

Não podemos negar a intensa metamorfose que se deu nos últimos anos, impulsionada pela máquina, antes criada, agora passando a criar; antes programada, agora está a programar. A técnica, aparentemente aliada ao ser humano, começa a exercer certo domínio e poder sobre a humanidade, ela agora "dita as regras", controla, agiliza e impõe modelos de ação e de manifestação ao humano. O poder da dependência excessiva da técnica pode se manifestar pelo uso de um controle remoto, de um telefone, de um celular, de um computador, para ficar somente nesses exemplos. Poder de consumo, no qual, para a satisfação de uma aparente necessidade, faz-se o uso da compra de um artefato tecnológico, que pode nem ser retirado da embalagem.

Se, na antiguidade, a técnica estava adequada à necessidade próxima, na modernidade a ciência transformou-se em compulsão, num empreendimento que caminha célere, rumo à dominação da natureza e do próprio homem. O "homem-faber" assume o lugar central na significação dos fins objetivos do homem. A técnica ocupa o núcleo do projeto humano, constituindo-se na autoridade e na afirmação de que todo o sucesso dependerá dela e do máximo controle das coisas. (ZANCANARO, 1998, p. 57)









Elementos antes considerados supérfluos transformam-se em ferramentas imprescindíveis. É a máquina ocupando cada vez mais o espaço do homem e da mulher modernos. É cada vez mais rotineira a comparação entre o ser humano e a máquina; constantemente ouvimos de amigos(as), professores(as) e alunos(as) essas expressões: "A memória daquele(a) estudante parece de computador", "ele ou ela é uma máquina de eficiência". Tais expressões ocupam frequentemente espaço nas conversas do cotidiano. A natureza ganha características de máquina, e essa ganha qualidades da natureza.

A ideia de máquina está permeando os diferentes discursos, adentrando no campo educacional. O ensino cartesiano e newtoniano presente na prática pedagógica de muitos professores e, em particular, no ensino de Ciências, tem apresentado um conhecimento fragmentado e reduzido à dimensão de um todo dividido em partes a serem analisadas e estudadas.



Com as tecnologias computadorizadas, o homem está se entregando cada vez mais a capacidade das máquinas de modificar seu pensamento. Identidades são vividas a partir de máquinas. O humano se reafirma, pois atrás de *mouses*, teclados, luvas, na ponta de fios, cabos, há sempre um homem com a sua energia natural que se funde á energia das máquinas. O sangue tem o mesmo valor que a corrente elétrica. (DOMINGUES, 1997, p. 27)

As pesquisas na área de biomedicina, engenharia biológica e genética apontam para um novo redimensionamento do cérebro humano juntamente com o avanço das pesquisas em neurologia, robótica e inteligência artificial. Tais estudos direcionam a uma tecnologia que rompe as barreiras de tempo e espaço, como as recentes descobertas da noção de telepresença (transporto eletrônico de imagens captadas em diferentes lugares e experimentadas num espaço virtual, podendo ou não interagir entre si; o cérebro mesmo dentro da caixa craniana se conecta com o mundo por meio de interconexões, isso possibilitará ligar definitivamente o cérebro ao computador).

"Os que trabalham em Neurociências também não estão sonhando pequeno, por minúscula que seja a contribuição de cada um. Na pauta, quer-se não menos que entender como o cérebro funciona, construir máquinas inteligentes e criar interfaces entre o cérebro humano e a máquina." (SILVEIRA, 2004, p. 46)

Áreas como as neurociências se esforçam para aperfeiçoar o cérebro humano. Um dos últimos experimentos trouxe polêmica e criou expectativas na área da biotecnia, robótica e neurociências. De acordo com Silveira (2004), a Neurociência abre um grande campo de pesquisa e inovações diante de nossos olhos, saindo da ficção para os laboratórios e indústrias, tornando-se costumeiramente presente nos lares.









Foi divulgada nos principais jornais do mundo, inclusive no Brasil, a notícia de que uma macaca, utilizando-se da atividade cerebral, fez um robô humanóide caminhar sobre uma esteira mecânica. O mais instigante é que a macaca estava na Carolina do Norte, e o robô, no Japão. Em uma entrevista concedida ao jornal **The New York Times**, o neurocientista brasileiro da Universidade Duke, cujo laboratório projetou e executou a experiência, Miguel A. L. Nicolelis, diz que esta foi a primeira vez em que sinais cerebrais foram utilizados para fazer um robô andar. Tais experimentos são os primeiros passos rumo a uma interface cérebro-computador. Quando houver mais resultados positivos nas avaliações em animais, a perspectiva futura é de realizar testes em humanos, com o intuito de permitir que pessoas paralisadas caminhem ao comandar dispositivos com seus pensamentos. Um progresso importante para as tecnociências que abre um amplo horizonte para a interface entre cérebro e máquina. "Eles deverão ser capazes de movimentar os braços com os seus pensamentos", afirma Nicolelis. "Isto é a ficção científica tornando-se realidade" 11.

A matéria apresentada acima permite uma maior propriedade em explorar e apresentar o conceito de homem máquina. Como afirma Nicolelis, já não estamos falando de ficção, mas de uma realidade, onde máquinas são produzidas com o propósito de estender, ampliar uma possibilidade humana, como uma espécie de ferramenta adicional, porém, não é apenas uma simples ferramenta mecânica, ela é dotada de certo nível de autonomia no seu funcionamento.

Silveira (2004) faz coro a esse posicionamento ao afirmar que essa é a direção que tomam as pesquisas, na possibilidade eminente de conectar o homem à máquina, o cérebro ao corpo cibernético, amenizando a distância entre o cérebro e o mundo. Esses exemplos não se restringem ao cérebro, todo o arcabouço esquelético e muscular já está sendo modificado pelo avanço da biomedicina e a biomecânica no sentido de prolongar a vida útil do corpo, pois o orgânico envelhece, perde a elasticidade, definha, e o mecânico, representado pelas próteses, dispositivos eletrônicos e outras extensões tecnológicas, ganha formato e qualidade orgânica, e opera de modo analógico aos órgãos substituídos, com uma possibilidade menor de desgaste com facilidade de reposição.

No livro **O Fazedor de amanhecer**, o poeta apresenta máquinas para *usamentos* dos poetas:

素素

Sou leso em tratagens com a máquina.

Tenho desapetite para inventar coisas

prestáveis.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Disponível em <a href="http://www1.folha.uol.com.br/folha/dimenstein/cbn/capital\_150108.shtml">http://www1.folha.uol.com.br/folha/dimenstein/cbn/capital\_150108.shtml</a>>. Consultado em 4 de maio de 2009.



香

114



Em toda minha vida é engenhei

3 máquinas

Como sejam:

Uma pequena manivela para pegar no sono

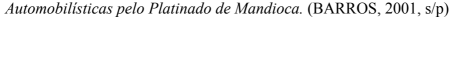
Um fazedor de amanhecer

para usamentos de poetas

E um platinado de mandioca para o

fordeco de meu irmão.

Cheguei de ganhar um prêmio das indústrias



O poeta *infantiliza* a palavra máquina, metaforicamente constrói outras utilidades, como *manivela para pegar no sono, fazer amanhecer* e *platinar mandioca*. Nesse sentido, a máquina tem serventia.

Nas intervenções e nas leituras de Reigota (2002 e 2007), podemos perceber que a ideia de medo da tecnologia, em particular das máquinas, teve sua ascendência durante o período da primeira à segunda guerra mundial, quando aumentou a insegurança ante o poder oferecido por ela e a característica ameaçadora da presença da máquina. Pensadores, artistas, filósofos e escritores, ao presenciarem, estudarem e refletirem sobre as atrocidades e barbáries acontecidas durante esse século, manifestaram-se de diferentes formas nos mais diversos meios de divulgação e comunicação. Toda produção histórica, filosófica, cultural e artística contribuiu para a construção de outro conceito em relação à presença e à ação da técnica.

A inserção da técnica pode ser vista de diferentes formas no cinema: isso foi retratado no filme *Metrópolis* (1927), realizado por Fritz Lang, ainda quando o cinema era mudo; podem ainda ser mencionados os filmes: *Frankenstein* (1931), dirigido por James Whale; *O Dia em que a Terra Parou* (1951), do diretor Robert Wise; *O Planeta Proibido* (1956), com a direção de Fred McLeod Wilcox; *Os Replicantes* (1982), dirigido por Ridley Scott; *O Exterminador do Futuro* (1984), com a direção de James Cameron; *Gattaca* (1997), por Andrew Niccol; *Homem Bicentenário* (1999), dirigido e produzido por Chris Columbus; a trilogia *Matrix* (1999), dirigida pelos irmãos Andy e Larry Wachowski; o filme dirigido por Steven Spielberg, *Inteligência Artificial* (2001); *Eu, robô* (2004) de Alex Proyas. Ficamos com esses exemplos que ilustram uma visão muitas vezes extremista ou até reducionista da presença da máquina nas relações humanas. Muitos desses filmes influenciaram minhas representações sobre a relação entre máquina e ser humano. O filme *Frankenstein*, o filme *Inteligência* 







*Artificial* e o filme *Eu, robô* foram, entre vários dos filmes assistidos, os que mais me impressionaram, sobretudo por abordarem a possibilidade de fabricação do homem-máquina.

Na ficção, a ideia de máquinas, robôs e andróides ocupando os espaços (ou) humanos está a cada dia mais presente nas telas do cinema, nos seriados e nos documentários. Os diretores abordam histórias que sensibilizam, fascinam, intimidam, amedrontam e até mesmo causam abominação das pessoas; dependendo da faceta apresentada, as máquinas assumem papel de heroínas ou vilãs.

Essa "era de ciborgues" não é fruto da ficção de filmes e comerciais de TV. Pessoas constantemente recorrem aos benefícios da biomecânica, como próteses de titânio, pernas mecânicas, marcapassos, aparelhos auriculares e lentes de contato. Esses artefatos são produzidos em larga escala para superar uma deficiência ou até mesmo a estética natural.

"O saber é um fabricar; é um transformar — até mesmo a natureza humana." (ZUBEN, 2006, p. 169)

Não seria nenhum exagero dizer que o ser humano, gradativamente, incorpora características de uma máquina, ou que a máquina, por sua vez, incorpora características humanas. Essa interface entre a máquina e o orgânico criou esse novo híbrido, uma simbiose entre mecânico e fisiológico. Segundo Rifkin (1999), "os pesquisadores no novo campo prevêem que, por volta de 2020, 95% das partes do corpo humano serão substituíveis por órgãos desenvolvidos em laboratório." (RIFKIN, 1999, p. 27)

O orgânico e os sistemas artificiais estão cada vez mais numa estreita simbiose com o tecnológico, artificial e natural interfaceado ao físico, ao real e ao virtual, ao digital.

"Esta simbiose do homem com a máquina modifica a arte em suas bases estéticas. A máquina, criação humana, está dando ao homem poderes ultra-humanos." (TEILLARD DE CHARDIN *apud* DOMINGUES, 1997)

As tecnociências concentram seus esforços em buscar a completude do ser humano, ultrapassando os limites naturais. O poeta Manoel de Barros nos remete a outra reflexão sobre esse homem e mulher a que aspiramos.

A maior riqueza do homem é a sua incompletude (BARROS, 2002, p. 79).



香

Manoel de Barros, em sua poesia, traz Bernardo, um misto de personagem e pessoa, como um contraponto à técnica, à eficácia, ao moderno e ao sofisticado presente na tecnociência. Ele não faz oposição à máquina. Bernardo não é para ser imitado, ignorado, rotulado e







compreendido, é apenas um ser que vive dos *inutensílios*, vive para o chão. Bernardo cria uma identidade que aparentemente se confunde com os seres da natureza.

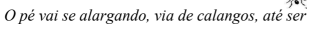
Bernardo mal conhece a "máquina". Ele é ser árvore, vive entres os bichos, afinal, *Bernardo* é inclinado a quelônio (BARROS, 1998, p. 21).

Bernardo é ser da terra, assim como as árvores têm suas raízes presas a terra, Bernardo se metamorfoseia em pedra, bichos, vegetais e coisa, assumindo a igualdade com os elementos da natureza.

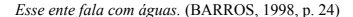
No livro **O guardador de águas**, no XII poema, se lê:

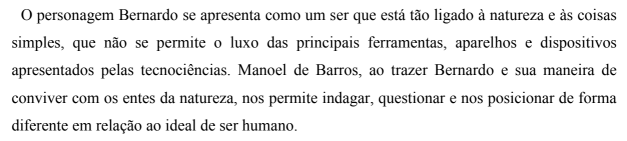
Ele tem pertinências para





raizame.





香

Nos poemas, existe uma inversão do humano com os elementos naturais, já que, para Manoel de Barros, seu ente Bernardo é a natureza com características humanas.

Bernardo

Bernardo já estava uma árvore quando eu o conheci.

Passarinhos já construíam casas na palha do seu chapéu.

Brisas carregavam borboletas para o seu paletó.

E os cachorros usavam fazer de poste as suas pernas.

Quando estávamos todos acostumados com aquele bernardo-árvore

Ele bateu asas e avoou.

Virou passarinho.

Foi para o meio do cerrado ser um araqua.

Sempre ele dizia que o seu maior sonho era ser um araqua pra compor o amanhecer (BARROS, 2001, p. 16).



香

派



O personagem Bernardo constrói seu *ethos* na perspectiva naturalística, pois procura estabelecer outra relação com a natureza, não de domínio, mas de aproximação e contemplação. No poema *Uma didática da Invenção*, de **O livro das ignorãças**, o poeta utiliza-se do diálogo em sua plenitude com os seres e coisas. *Para entrar em estado de árvore é preciso partir de um torpor animal de lagarto às três horas da tarde, no mês de agosto.* (BARROS, 1997, p. 17)

O homem-máquina e Bernardo são duas concepções divergentes de ser humano, esse não mais se identifica como Bernardo, aproxima-se mais da ideia de máquina, porém, não se reconhece como tal. Ao construir diálogos entre Bernardo e o homem-máquina, aos poucos fui percebendo que se tratava de minha auto-afirmação, carregada de representações, no que diz respeito a minha identidade e comportamento.

Apresento explicitamente características do que seria um homem-máquina, sobre duas rodas, em cima de uma motocicleta, ou em frente ao notebook. Não é possível descartar essa ideia de homem-máquina, pois não me vejo longe da "máquina" (produto, fruto da tecnologia). Ela exerce uma relação direta na plasticidade e operatividade nas diversas funções executadas no meu dia-a-dia, porém, imponho limites a tudo isso, pois há momentos em que quero me distanciar e resgatar o tempo de infância, quando a "máquina" era o menos importante.

Nesse momento, me assumo como caipira, matuto, como um Bernardo. Usando meu chapéu caranda debaixo de uma árvore, tomando tererê e ouvindo moda sertaneja.

O diálogo entre Bernardo e o homem-máquina poderá nos direcionar para a construção de uma identidade desse novo ser humano, que pelo emprego da técnica, da genética, e da robótica, produza ciências mais democrática, igualitária e ecológica.

A ideia apresentada por Manoel de Barros, com o personagem Bernardo, nos incomoda, principalmente no que diz respeito à maneira como esse ser se relaciona com a natureza. Sua admiração, contemplação e simbiose com o natural, com a vida simples e selvagem, não só causa estranheza e espanto, como também nos fascina, encanta e cativa. *Aquele homem falava com as árvores e com as águas ao jeito que namorasse*. Bernardo tem inclinações para as árvores, assim diz o poeta Manoel de Barros: *árvores me começam*. (Barros, 2001, p. 32)

Bernardo inventa máquinas de *inutilidades*, tais como: *travador de amanhecer*, uma *folha de assobiar*, *um alicate cremoso*, *canivete de papel*. Vive sem a necessidade de toda tecnologia e conforto trazidos pelas tecnociências, ele encontra, inventa e reinventa nas coisas mais simples e banais. Bernardo é o *andarilho* que *fala com pedra, fala com nada, fala com* 







árvores. As plantas querem o corpo dele para crescer por sobre. Passarinho já faz poleiro na sua cabeça. (BARROS, 2001, p. 31)

Bernardo é assim: alguém sem riqueza, sem dicionários, sem gramática, sem pertencimentos, mas livre para entender a natureza, para respeitá-la, para a ela pertencer. Essa relação de pertencimento às árvores, caramujos, água e chão, dá a esse ente uma individualidade, uma identidade, uma sabedoria única, *sabedoria pode ser que seja estar uma árvore*. (BARROS, 2001, p. 69)

O Poeta Manoel de Barros constrói personagens sem esplendor, são pessoas simples, que vivem distante da informática, dos avanços tecnológicos. São pessoas sem pertencimentos, abandonadas, que podemos encontrar em vários de seus poemas, são eles: o índio guató Salustiano e os andarilhos: Passo-Triste e Pote Cru, Andaleço, Bola-Sete, Mário Pega Sapo, Maria Pelego Preto e particularmente Bernardo.

Que poderiam morar nos fundos de uma cozinha

— tipo Bola Sete, Mário Pega Sapo, Maria Pelego

Preto etc.

Todos bêbados ou bocós.

E todos condizentes com andrajos. (BARROS, 2000, p. 61)

Na poesia, essas entidades ganham "status" por suas qualidades, por seu modo de agir, pelo simples fato de existir. Manoel de Barros, no **Livro Sobre o Nada**, escreve sobre a fisiologia desses trastes, bocós, ou simplesmente andarilhos:

Penso que devemos conhecer algumas poucas cousas sobre a fisiologia dos andarilhos. Avaliar até onde o isolamento tem o poder de influir sobre os seus gestos, sobre a abertura de sua voz, etc. Estudar talvez a relação desse homem com as suas árvores, com as chuvas, com suas pedras. Saber mais ou menos quanto tempo o andarilho pode permanecer em suas condições humanas, antes de se adquirir do chão a modo de um sapo. Antes de se unir às vergônteas com as parasitas. Antes de revestir uma pedra à maneira do limo. Antes mesmo de ser apropriado por relentos como os lagartos. Saber com exatidão quando que um modelo de pássaro se ajustará à sua voz. Saber o momento em que esse homem poderá sofrer de prenúncios. Saber enfim qual o momento em que esse homem começa a adivinhar. (BARROS, 2001, p. 84)









Esses andarilhos que Manoel de Barros tanto estima são homens, mulheres e crianças: filósofo(a)s, bêbado(a)s, mendigo(a)s, bocós, maltrapilhos, enfim, homens e mulheres pobres, coitados, analfabetos, resto de uma sociedade que os ignora, finge não enxergar, que não os considera. Fruto de uma mediocridade do capitalismo. Os avanços tecnológicos, as engenharias, a informática etc., não os favorecem. Em geral, desconhecem ou fingem desconhecer esses senhores, senhoras e crianças que vivem de esmolas, vivem dos restos encontrados ao lixo.

No poema *O Andarilho*, encontrado no **Livro Sobre o Nada**, Manoel de Barros apresenta um outro andarilho.



Eu já disse quem sou Ele.

Meu nome é Andaleço.

Andando devagar eu atraso o final do dia.

Caminho por beiras de rios conchosos.

Para as crianças da estrada eu sou o Homem do Saco.

Carrego latas furadas, pregos, papéis usados.

(Ouço harpejos de mim nas latas tortas.)

Não tenho pretensões de conquistar a inglória perfeita.

Os loucos me interpretam.

A minha direção é a pessoa do vento.

Meus rumos não têm termômetro.



De tarde arborizo pássaros.

De noite os sapos me pulam.

Não tenho carne de água.

Eu pertenço de andar atoamente.

Não tive estudamento de tomos.

Só conheço as ciências que analfabetam.

Todas as coisas têm ser?

Sou um sujeito remoto.

Aromas de jacintos me infinitam.



E estes ermos me somam. (BARROS, '2001, p. 85)



O ser humano apresentado por Manoel de Barros vive das coisas mais imprestáveis, insignificantes e ínfimas, que podem ser encontradas no chão, na lama ou até mesmo no lixo.





120

Isso pode ser lido no poema *Teologia do Traste*, onde astuciosamente o poeta nos provoca para outras importâncias – as dos trastes.

派

As coisas jogadas fora por motivo de traste são alvos da minha estima.

Prediletamente latas.

Latas são pessoas léxicas pobres porém concretas.

Se você jogar na terra uma lata por motivo de

traste: mendigos, cozinheiras ou poetas podem pegar.

Por isso eu acho as latas mais suficientes, por exemplo, do que as idéias.

Porque as idéias, sendo objetos concebidos pelo espírito, elas são abstratas.

E, se você jogar um objeto abstrato na terra por motivo de traste, ninguém quer pegar.

Por isso eu acho as latas mais suficientes.

A gente pega uma lata, enche de areia e sai puxando pelas ruas moda um caminhão de areia.

E as idéias, por ser um objeto abstrato concebido pelo espírito, não dá para encher de areia.

Por isso eu acho a lata mais suficiente.

*Idéias são luz do espírito – a gente sabe.* 

*Idéias luminosas* — a gente sabe.

Mas elas inventaram a bomba atômica, a bomba

atômica, a bomba atôm.....

eu queria que os vermes iluminassem.

*Que os trastes iluminassem.* (BARROS, 2004, p. 47)

Poderíamos fazer um contraponto ao que o poeta escreve com a música "Metáfora", de Gilberto Gil:









## **METÁFORA**

Uma lata existe para conter algo, mas quando o poeta diz lata pode estar querendo dizer o incontível.



Uma meta existe para ser um alvo, mas quando o poeta diz meta pode estar querendo dizer o inatingível.

Por isso não se meta a exigir do poeta que determine o conteúdo em sua lata.

Na lata do poeta tudo-nada cabe, pois ao poeta cabe fazer com que na lata venha caber o incabível.

Deixa a meta do poeta, não discuta, deixe a sua meta fora da disputa, meta dentro e fora, lata absoluta, deixa-a simplesmente metáfora.



(Gilberto Gil/ Um Banda Um)

A música *Metáfora* pode dialogar com o poema *Teologia do Traste*. Gilberto Gil descreve um possível significado do uso da palavra *lata* pelo poeta. A lata é mais uma metáfora que o poeta Manoel de Barros nos apresenta para descrever as coisas simples que não tem descrição científica, que não apresentam nenhuma significância para a tecnologia. O apego às coisas e pessoas pobres, suficientes, concretas, simples, jogadas e desprezadas ganha a metáfora de uma lata.



Andava por lá um homem que fora desde criança comprometido para lata.

Andava entre rã e borboletas

Me impressionou a preferência das andorinhas por ele.







Era um sujeito esmolambado à feição de ser apenas um trapo. Percebi que o homem sofria por dentro de uma enorme germinação de inércia. Uma inércia que até contaminava o seu andar e os seus trajos. (BARROS, 2007, p. 37)

O paradigma apresentado pela ciência sistemática não procura construir seus saberes voltados para o traste, o que mais interessa é a ruptura dos limites impostos pela natureza, a busca de construir artefatos e saberes que permitam viver mais e melhor, com ou sem a natureza. A natureza não é mais orgânica, é híbrida. Plantas e animais são quimeras geradas pela transgenia.

A ciência pode classificar e nomear os órgãos de um sabiá mas não pode medir seus encantos. A ciência não pode calcular quantos cavalos de força existem nos encantos de um sabiá.

Quem acumula muita informação perde o condão de adivinhar: divinare.

Os sabiás divinam. (BARROS, 2001, p. 53)

Com avanço das ciências "duras" — Física, Química, Biologia, Medicina —, a natureza perde a dimensão do sagrado e puro. Ela pode ser alterada, modificada, sem nenhuma restrição. Nessa condição, tudo que existe na natureza deve ter uma funcionalidade, caso não tenha ou não seja conhecida, torna-se inviável sua sobrevivência. É comum escutarmos de amigos, professores e alunos perguntarem para que servem determinadas espécies como os sapos, pernilongos, moscas, baratas etc.

Achava que a partir de ser inseto o homem poderia entender melhor a metafísica. (BARROS, 2001, p. 101)



香

123

Mal sabem que esses e outros insetos, então denominados "pragas", estão no planeta desde o período terciário, da era Cenozóica, sendo a base da cadeia alimentar. Muitos insetos, como os pernilongos, atuam como polinizadores. Se eles hoje invadem as residências, causando transtorno, é porque, antes, invadimos, desmatamos e queimamos vales, florestas, cerrados, ambientes de moradia e abrigo dessas espécies. A extinção dessas espécies, ou de qualquer outra, implica, posteriormente, a nossa. Essa ecologia de insetos e a descrição de sua importância na natureza não é nenhum demonstrativo de sua funcionalidade ou uma tentativa de justificar ou absorver os insetos ditos "pragas".

#### **Borboletas**

Borboletas me convidam a elas.



O privilégio insetal de ser uma borboleta me atraiu.

Por certo eu iria ter uma visão diferente dos homens e das coisas.

Eu imaginava que o mundo visto de uma borboleta —

Seria, com certeza, um mundo livre aos poemas.

Daquele ponto de vista:

Vi que as árvores são mais competentes em auroras do que os homens.

Vi que as tardes são mais aproveitadas pelas garças do que pelos homens.

Vi que as águas têm mais qualidade para a paz do que os homens.

Vi que as andorinhas sabem mais das chuvas do que os cientistas.

Poderia narrar muitas coisas ainda que pude ver do ponto de vista de uma borboleta.

Ali até o meu fascínio era azul. (BARROS, 2000 p. 59)

O cantor e compositor Luis Melodia musicou o primeiro poema do livro **Retrato do Artista Quando Coisa**. A inspiração para a musicalidade é insana, ilógica, delirante, assim como na poesia *manoelina*, onde palavras arejam. Assim como *minhocas arejam a terra*, *poetas a linguagem*. (BARROS, 1997, p. 59)

**Borboletas** 



Já trocam as árvores por mim

Insetos me desempenham

Já posso amar as moscas

Como a mim mesmo



派



#### Os silêncios me praticam

De tarde
Um dom de latas velhas
Se atraca em meu olho
Mas eu tenho o predomínio
Por lírios

Plantas desejam a minha boca
Pra crescer por cima
Sou livre
Para o desfrute das aves
Dou meiguice aos urubus
sapos desejam ser-me

Manoel de Barros e Luis Melodia apresentam pertencimento aos seres que são desprezados, ignorados e até mesmo odiados, por aqueles que não compreendem e não *conseguem amar as moscas* como a si mesmo, que não *enxergam o cheiro do sol*, por aqueles que não veem o mundo como uma borboleta. E *poderia narrar muitas coisas ainda que pude ver do ponto de vista de uma borboleta. Ali até o meu fascínio era azul.* 



Levantei essa provocação para um discurso ainda maior, no sentido de repensar nossos conceitos, valores e práticas. Para muitos, a existência de uma determinada espécie deve estar atrelada a sua utilidade, de preferência, que beneficie diretamente a espécie humana, uma visão bem próxima ao pensamento cartesiano, instrumentalista e racional presente na Ciência Moderna desde o século XVII.

Assim, o paradigma mecanicista subjacente à Ciência Moderna, influenciado pelo antropocentrismo, utilitarismo e instrumentalismo, pressupõe a natureza como um sistema mecânico capaz de ser controlado, manipulado e transformado, visando servir exclusivamente aos desígnios do ser humano. (CUNHA, 2005, p. 13)



É pelo que dizem essas vozes que a educação ambiental deve cada vez mais ocupar espaços sociais, políticos e pedagógicos, podendo, assim, apresentar referenciais teóricos, metodologias e práticas direcionadas à valorização dos seres e saberes.











Cérebro Eletrônico (Marisa Monte)

O cérebro eletrônico faz tudo Faz quase tudo Faz quase tudo





派



#### Mas ele é mudo

O cérebro eletrônico comanda Manda e desmanda Ele é quem manda Mas ele não anda

Só eu posso pensar Se Deus existe Só eu Só eu posso chorar Quando estou triste Só eu

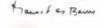
Eu cá com meus botões De carne e osso Eu falo e ouço. Eu penso e posso

Eu posso decidir Se vivo ou morro por que Porque sou vivo Vivo pra cachorro e sei Que cérebro eletrônico nenhum me dá socorro No meu caminho inevitável para a morte

Porque sou vivo Sou muito vivo e sei Que a morte é nosso impulso primitivo e sei Que cérebro eletrônico nenhum me dá socorro Com seus botões de ferro e seus olhos de vidro



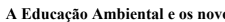


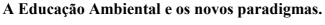




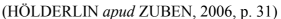








"Onde há perigo cresce também aquilo que salva."









## 4.1 Paradigma científico moderno

Valores, mitos, técnicas e crenças que reforçam e aperfeiçoam o ideal de progresso, baseado no avanço das tecnociências e da biotecnologia, e compõem o que chamo de paradigma científico moderno.

De acordo com Kuhn (2006), o conceito de paradigma se relaciona à atividade de pesquisa e ao conceito de "ciência normal". "Tendo, pois, a pesquisa, que caracteriza a ciência normal, como base de realizações científicas passadas, paradigma nada mais é do que essas realizações partilhadas e consolidadas entre uma comunidade. [...] Esses paradigmas são legitimados pelos manuais científicos e apreendê-los constitui tarefa de todo iniciante numa ciência normal." (CASTANHO, 2008, p. 31)

O livro As três ecologias, de Guattari (1997), revela um período marcado por intensas transformações técnico-científicas e, em contrapartida, um mundo que se deteriora lentamente. Debruçar-se sobre a subjetividade seria a melhor alternativa para a construção de novas práticas sociais, novas práticas de relação com o outro, para uma ressingularização individual e coletiva. "O que quer que seja, parece-me urgente desfazer-se de todas as referências e metáforas científicas para forjar novos paradigmas que serão, de preferência, de inspiração ético-estética." (GUATTARI, 1997, p.18).

A crença cega na tecnologia leva o humano a apostar na inserção da máquina em espaços antes humanizados ou orgânicos. A rapidez, a qualidade, a padronização e a produção em série legitimam o discurso da tecnologia e da industrialização como sinônimos de desenvolvimento social, econômico e ecológico.

Um ou outro aparato tecnológico todo urbanóide possui, até mesmo quem mora na área rural. Porém, vejo que há limites para o uso e aquisição desses aparatos, temos de ser resistentes ao apelo gritante da indústria tecnológica. É na Educação Ambiental que poderemos criar condições de resistência. Reigota (1999) aponta essa possibilidade como "criação de espaços de resistência pós-modernos".

"A educação em geral e a educação ambiental em particular, baseada nos paradigmas da globalidade (pensamento global e ação local e pensamento local e ação global), no diálogo de culturas, saberes e gerações, são condições fundamentais da pós-modernidade de resistência." REIGOTA, 1999, p. 66)

Assim, os principais desafios à práxis ecologista está relacionado ao modelo de industrialização adotado nos países do norte, como também nos países latinos, em particular o







Brasil, principalmente durante o período do "milagre econômico", em que percebemos um expansivo aumento dos problemas ecológicos devido à urbanização acelerada, levando a um ascendente consumo das fontes energéticas, implicando a construção de barragens, hidrelétricas e usinas nucleares. Não se pode deixar de mencionar a devastação do cerrado e das matas, método utilizado para criar terrenos adequados à implementação da monocultura e da criação de gado nos extensos latifúndios. Além de, recentemente, haver o aumento demasiado da plantação de cana-de-açúcar para geração de álcool e, como consequência, uma redução significativa da agricultura de subsistência e regional. E, para citar outros problemas de nosso tempo, como a transposição do rio São Francisco e a construção da hidrelétrica de Santo Antonio e Giral.

Mosca dependurada na beira de um ralo —

Acho mais importante do que uma jóia pendente.

Os pequenos invólucros para múmias de passarinhos que os egípcios faziam acho mais importante do que o sarcófago de Tutancâmon.

O homem que deixou a vida por sentir um esgoto —

Acho mais importante do que uma Usina Nuclear.

Aliás, o cú de uma formiga é também muito mais

importante do que uma Usina Nuclear.

As coisas que não têm dimensões são muito importantes. (BARROS, 2001, p. 55)

Nas últimas décadas, o mundo tem sido assolado por vexatórias crises que lastrearam as práticas sócio-culturais e político-econômicas. Essas práticas vêm ocasionando a poluição e a degradação dos recursos naturais. Vivemos em um mundo de incertezas, diversos acontecimentos no Brasil e no mundo, tais como tempestades, furações, queimadas, descongelamento das calotas polares, são divulgados pelos meios de comunicação em massa. Mostram uma natureza que perdeu sua estabilidade devido à ação antrópica. Diante destes acontecimentos, cada vez mais observo que o constante crescimento dos ideais



K

派

129



conservacionistas e naturalistas, nos últimos anos, pouco contribuiu para uma significativa melhora dessa problemática. Acredito que a educação construída na base do diálogo entre os saberes e práticas possa afirmar metas, possibilidades e ações para reverter o esfacelamento da natureza.

Os avanços das macro e micro ciências abrem novos campos e novas direções para o desenvolvimento da espécie humana, aproximando a criatura-homem do seu criador-Deus, no que diz respeito à possibilidade de modificar, melhorar o ser humano e intervir na natureza. Porém, sua soberania e altruísmo fizeram com que o homem se distanciasse das questões sociais.

É evidente que uma responsabilidade e uma gestão mais coletiva se impõem para orientar as ciências e as técnicas em direção as finalidades mais humanas. Não podemos nos deixar guiar cegamente pelos tecnocratas dos aparelhos de Estado para controlar as evoluções e conjurar os riscos nesses domínios, rígidos no essencial pelos princípios da economia de lucro. Certamente seria absurdo querer voltar atrás para tentar reconstruir as antigas maneiras de viver. Jamais o tratamento humano ou o habitat voltarão a ser o que eram há poucas décadas, depois das revoluções informáticas, robóticas, depois do desenvolvimento do gênio genético e depois da mundialização do conjunto dos mercadores. (GUATTARI, 1997, p. 24)



A natureza não é mais a mesma, com esse esfacelamento do patrimônio natural, histórico, cultural e social (pois o meio ambiente não é uma concepção apenas naturalista, de acordo com a qual a natureza estaria separada das relações sociais e culturais) pela presença da técnica. Desde já, precisamos de uma tecnologia "do bem", que possa reparar, evitar, interromper os danos trazidos pelo mito do progresso. Precisamos de uma educação mais holística, mais ecológica, que permita a construção de um cidadão que saia da apatia, da inércia, para posicionar-se, comprometer-se e agir nas várias questões ambientais.

Achava que os passarinhos são pessoas mais importantes do que aviões. Porque os passarinhos vêm dos inícios do mundo.



E os aviões são acessórios. (BARROS, 2003, s/p)



Com a dominação exercida pelo poderio tecnocientífico, poucas são as culturas que são escutadas, consideradas, respeitadas, valorizadas ou atendidas nas mais simples







reivindicações de sobrevivência, não apenas física e biológica, mas histórica e culturalmente construída.

Não somente as espécies desaparecem, mas também as palavras, as frases, os gestos de solidariedade humana. Tudo é feito no sentido de esmagar sob uma camada de silêncio as lutas de emancipação das mulheres e dos novos proletários que constituem os desempregados, os "marginalizados", os imigrados. (GUATTARI, 1997, p. 27)

Com a sistematização dos saberes, tivemos a fragmentação de ideias, culturas e, por fim, um reducionismo ontológico nas questões ambientais. O perigo da ideia trazida pela fragmentação é de incorporar a concepção que separa o homem em peças de um sistema, reduzindo-o a números e siglas, que o objetivariam.

No que o homem se torne coisal — corrompem-se nele os veios comuns do entendimento. (BARROS, 2006, p. 62)

O poder da técnica e da operatividade está no poder de paralisar a capacidade de reflexão. O homem e a mulher percebem certas mudanças na dimensão social, econômica, política e até mesmo ética, porém, não são capazes de se posicionarem a tais mudanças, ficando na passividade, na inércia, ou melhor, no comodismo. O intrigante é que mesmo com o advento e avanço das tecnociências, o ser humano continua o mesmo, estruturando a velha sociedade humana. Torna-se necessária a construção de uma outra mulher e um outro homem que possam lidar com os abusos e com as ações desumanas do poder técnico-científico.

A humanidade, por sua característica simbólica — repleta de história, sentimento, princípios éticos, religiosos e ecológicos — distancia-se da técnica. Qualquer alteração genética ou química, por meio da técnica, por melhor que possa ser efetivada, ainda é um fator de repúdio. Em contrapartida, as tecnociências carregam o domínio do possível, da plasticidade, apontando o ser humano como ser passível de uma manipulação, no qual não há limites. "Deve fazer tudo o que é possível ser feito." (ELLUEL, 1977 apud ZUBEN, 2006, p. 177)

Para as tecnociências, proibir pesquisas na área da biotecnologia e engenharia genética e robótica é limitar o ser humano de uma vida mais saudável, mais confortável. É negar o direito da liberdade, da escolha entre querer ou não usufruir desse avanço, dessa nova possibilidade.















Pesquisadores, pesquisadoras e cientistas apostam nas pesquisas com as células-tronco, vistas como promissoras para encontrar a cura de diversas doenças. Essas pesquisas devem prosseguir, pois isso economizaria em muito os bilhões de reais investidos em saúde. As células-tronco têm um importante papel a ser desempenhado, à medida que apresentam o potencial de originar qualquer tipo de células. Por outro lado, as pesquisas com células-tronco causam conflitos éticos que nascem da ciência, por usarem células embrionárias que, seriam consideradas potencialmente vivas. Logo, argumentam opositores, o embrião já tem seu DNA completo, e representa, portanto, "uma vida em potencial".

Vem aí a dificuldade maior em responder à grande dúvida da humanidade, que é: quando inicia e quando termina a vida. A Biologia, a Filosofia e a Religião se envolvem com essa dúvida, enfim, a questão é mais complexa do que parece. *Eu não sei nada sobre as grandes coisas do mundo, mas sobre as pequenas eu sei menos*. (BARROS, 2003, s/p) Diante de tantas provocações, vejo que está na hora de começar a pensar e estabelecer consensos antes que as decisões sejam tomadas.

Em maio de 2008, duas leis importantíssimas foram aprovadas no que diz respeito às experiências científicas. O senado aprovou por unanimidade o projeto de Lei Federal 93/08, *Lei Arouca*, que regulamenta o uso de animais em experiências científicas e, no mesmo mês, foi votada, no Supremo Tribunal Federal (STF), o artigo da lei (11.105/05) *Lei de Biossegurança*, que deu o parecer positivo à utilização de células-tronco nas pesquisas voltadas à terapia gênica. O mais intrigante é que boa parte da população não foi consultada, e muitos não ficaram sabendo de tal aprovação. Diante disso, desconsiderou-se a relevância da nossa participação nas decisões das tecnociências e o direito de opinar e decidir.

Em uma busca na internet, no sítio acadêmico Scielo e outras revistas de divulgação científica, podemos encontrar trabalhos que apontam viabilidades, como também complicações no que diz respeito ao uso das células-tronco.

Escassos trabalhos de investigação têm abordado a utilização das célulastronco no tratamento de doenças em humanos, justificando a persistência de grandes incertezas a respeito das reais potencialidades das células-tronco tanto embrionárias como somáticas para o tratamento de doenças específicas. (ZAGO & COVAS, 2004, p. 7)

A pressa nesse momento será a principal inimiga da ciência. Medidas de cautela e a prudência devem ocupar o cenário das pesquisas. Pouco se sabe sobre o ser humano no que diz respeito à terapia gênica.











Apesar do enorme potencial dessas células, não podemos superestimar sua eficácia. "Embora as células-tronco embrionárias possuam considerável potencial terapêutico, vários obstáculos precisam ser superados antes de qualquer aplicação clínica." (ZAGO & COVAS, 2004, p. 7)

Estamos começando a escrever apenas o primeiro capítulo de uma história que definirá o caminho da humanidade, sem nenhum exagero da palavra. Não poderemos definir as próximas páginas dessa história se nos basearmos apenas em uma concepção, seja ela teocrática ou tecnocrática.

Arent (1993, *apud* ZUBEN, 2006, p. 179) diz: "Não basta armazenar informações ou ter conhecimentos científicos a respeito da natureza ou da dinâmica interna das tecnociências; é fundamental compreendê-las".

Ainda sabemos muito pouco sobre essas células, não sabemos como elas podem reagir, pois somos diversos geneticamente. Antes de qualquer aplicabilidade no humano, seria melhor investir nas pesquisas *in vitro* e no embasamento teórico.

A reconfiguração apresentada pelos agenciamentos genéticos e a transição do orgânico para a máquina pela neurociência terão impactos políticos, econômicos e ecológicos.

A mulher e o homem contemporâneos, por mais ínfima que seja a sua presença no universo, por mais que a sua capacidade reprodutiva natural se encontre ameaçada pela clonagem genética e que a sua inteligência e capacidade de raciocínio sejam ironizados pela tecnologia, têm diante de si os desafios da transmutação da noção de vida e a responsabilidade coletiva de sua preservação, não pelos aspectos morais, mas sim pelo principio básico de sobrevivência biológica. (REIGOTA, 2002, p. 29)

O emprego das tecnociências, nas diversas áreas da medicina, modifica o ser humano como ser orgânico para um ser cibernético, são múltiplas possibilidades, desde a implantação de próteses até a implantação de microeletrodos no cérebro humano, interferindo na nossa maneira de ver e sentir o mundo. As interferências são diversas e as possibilidades são infinitas na nova era da técnica.

"Algumas mães teriam a chance de conhecer seus filhos em tubos de ensaios e gerá-los em úteros artificiais fora do corpo humano para evitar os transtornos da gravidez e para assegurar um ambiente seguro e transparente através do qual se poderia monitorar o desenvolvimento do bebê." (RIFKIN, 1999, p. 3) Isso permitiria uma possível correção de algum defeito genético ou até mesmo o ajustamento de uma característica de acordo com os interesses dos genitores, modelando de acordo com as exigências do mercado ou da sociedade atual.









O amor

Fazer pessoas no frasco não é fácil

Mas se eu estudar ciências eu faço.



Sendo que não é melhor do que fazer

Pessoas na cama

Nem na rede



Nem mesmo no jirau como os índios fazem.

(No jirau é coisa primitiva, eu sei,

mas é bastante proveitosa)



Para fazer pessoas ninguém ainda não

inventou nada melhor que o amor.

Deus ajeitou isso pra nós de presente.

De forma que não é aconselhável trocar

o amor por vidro. (BARROS, 2001, s/p)

Manoel de Barros, em sua obra **Retrato do Artista Quando Coisa**, vê o homem como um ser incompleto.



A maior riqueza do homem é a sua incompletude.

Nesse ponto sou abastado. (BARROS, 2007, p. 79)

Manoel de Barros dialoga com as palavras, fazendo delas poesia neste trecho de O livro Sobre o Nada:

Sempre que desejo contar alguma coisa, não faço nada;

mas quando desejo contar nada, faço poesia.

Melhor jeito que achei para me conhecer foi fazendo o contrário (p. 69).



## 4.3 A manifestação do Cyborg



O termo cyborg é utilizado pela bióloga americana Donna Haraway, em um artigo então chamado "Cyborg Manifesto" (1991). Nesse artigo, a autora reposiciona o humano a um







cyborg, denominação dos chamados organismos cybernéticos. Esses são máquinas com dispositivos protéticos que, em muitos casos, apresentam estruturas semelhantes às humanas. Muitas vezes, é uma estrutura mecânica que não só lembra um membro ou um órgão como executa suas funções, imitando o movimento, a fala, até mesmo a inteligência. Os produtos tecnológicos e artísticos, segundo Haraway (1991), são componentes de uma virada cybernética que pode ser datada a partir dos anos 1950. Haraway considera o ser humano como uma espécie de transição da descendência animal a um organismo cybernético.

Para Haraway, *cyborg* seria um organismo cibernético híbrido, um pouco máquina, um pouco criatura (humana), quase relaciona não apenas com a realidade social, mas também com a ficção. (Haraway se refere aqui a uma ficção que é resultado das lutas dos movimentos feministas das duas últimas décadas, o que chama "experiência feminina". Não abandono por completo este sentido, mas a ele agrego o sentido literário.) No final do século XX, nosso tempo, um tempo mítico, somos todos quimeras, seres híbridos teorizados e fabricados ao mesmo tempo como máquinas e organismo, em suma somos cyborgs. (CABRAL, 1998, p. 85)

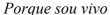
A ideia da implementação do *cyborg* não seria possível sem os avanços da robótica, em particular das neurociências. Essa área das ciências invadiu todos os campos, das ciências sistemáticas às ciências humanas. Esse saber está permitindo fazer *upgrades* do cérebro humano para máquina, aperfeiçoando o funcionamento do cérebro eletrônico *positrônico* — termo criado por Isaac Asimov, escritor do clássico **Eu-Robô**.



A carioca Marisa Monte, cantora e compositora, na música "Cérebro eletrônico", dá preferência a um cérebro orgânico:

Eu posso decidir

Se vivo ou morro por que



Vivo pra cachorro e sei

Que cérebro eletrônico nenhum me dá socorro

No meu caminho inevitável para a morte

[...]

Sou muito vivo e sei

Que a morte é nosso impulso primitivo e sei

Que cérebro eletrônico nenhum me dá socorro









A ideia de um robô como algo mecânico mas com características humanas, é fruto da ficção, porém, já convivemos com eles, como a máquina de lavar, o caixa automático do banco, o semáforo... Mas nada se compara aos robôs produzidos pelo Japão e Coréia, robôs andróides que realizam os afazeres humanos. Estamos tomando consciência de que é muito difícil "dominar o domínio!" (ZUBEN, 2006, p. 224)

Com a perspectiva de um futuro incerto, paramos. Essa atitude defensiva tem o intuito de construir questionamentos heurísticos sobre as bioengenharias e as tecnociências. Agimos, pois não há mais tempo para ficar somente parado, assistindo assim, o desmontamento da natureza humana pelas tecnociências. Inertes, vendo "chips" de silício, espalhados por todo canto.

```
Stop.

A vida parou
ou foi o automóvel? (ANDRADE, 2002, p. 28)
```

Toda técnica construída deve ser favorável à sociedade, não o contrário. Não queremos ser condicionados pela máquina, muito menos pela informática da dominação. Não queremos a subordinação da humanidade natural à humanidade geneticamente alterada. Precisamos romper esse ideal moderno de sociedade preso à prometeica ideia de sucesso.

Todo o conhecimento deve se ater responsavelmente à construção de saberes que edifiquem as relações humanas, para que o ser humano não seja um meio, mas um fim, e nunca desvalorizar, humilhar o outro, seja ela ou ele diferente ou semelhante a você. O outro tem que ser visto como um complemento, no qual a minha realização não se faz sem a presença da realização e afirmação de outrem como cidadão. De certa forma, minha felicidade está subordinada à felicidade do outro qualquer. Toda essa relação fica muito clara quando nos aproximamos dos estudos e ensinamentos de Martin Buber, no diálogo entre eu-tu e eu-isso.

## 4.4 Ética e Direitos Humanos: avanços e conquistas

Ao apresentar o assunto proposto, não procurarei realizar uma análise histórica sobre a origem da ética, tampouco o surgimento do que podemos chamar "Direitos Humanos". Procuro abordar algumas considerações que poderão fomentar e aguçar a importância da ação e da nossa intervenção, usando como fundamento a ética, na tentativa de construir direitos, valores e atitudes que permitirão garantir a integridade daquilo que chamamos de "humano".









Antes de adentrar no conceito de direitos humanos, torna-se relevante entender de que humano estamos falando. Ser fruto de uma evolução cósmica, surgida com o "Big Bang", descendente do animal, evoluído gradativamente dos símios para novas espécies de hominídeos até chegar ao "sapiens", ou podemos entender o homem/mulher como um ser cultural, mais do que natural.

Num fragmento de poema extraído de O livro das Ignorãças, Manoel de Barros descreve metaforicamente a origem do mundo, dos seres e do ser humano.

O mundo não foi feito em alfabeto. Senão que primeiro em água e luz. Depois árvore. Depois lagartixas. Apareceu um homem na beira do rio. Apareceu uma ave na beira do rio. Apareceu a concha. E o mar estava na concha. A pedra foi descoberta por um índio. O índio fez fósforo da pedra e inventou o fogo pra gente fazer a bóia. [...] (Rogaciano era índio guató e me contou essa *Cosmologia*). (BARROS, 1997, p. 95)

"Concordamos com esta linha de pensamento. Entendemos que o ser humano é, ao mesmo tempo, um Ser biológico e um Ser cultural, produto de toda a formação construída no decorrer de sua trajetória de vida." (KURAMATO, 2000, p. 6)

Nesse sentido, o biológico e o cultural completam o ideal de homem e mulher, pois sem construção cultural, não teríamos evoluído na linguagem, na arte e na técnica, seríamos apenas símios, sem a estrutura biológica que nos permitiu andar sobre duas patas, falar, pensar, adquirir consciência, sem o cérebro, que permitiu conectar, comandar e organizar os sentidos, bem como o intercâmbio entre corpo, mente e cultura.

O processo de aculturação humana não se construiu individualmente, foi construído com o outro, numa relação de reciprocidade, numa estrutura de comunidade. Nessa construção, poderíamos entender como a ética se estabelece afirmando um pacto do "eu-outro".

Esses movimentos são a construção e a evolução dos valores humanos, os quais não podem ser encontrados nos códigos genéticos, não são identificáveis nos DNAs, pois são produtos de uma cultura, frutos de uma longa experiência e tradição humana. Dentro desse processo evolutivo, não

tivemos desde já inserido num código genético de valores, porém,







potencialmente deixou-nos a capacidade de adquiri-los. Por isso, a ciência nunca isolará um valor ético no laboratório. (KURAMATO, 2000, p. 11)

Num pacto de compromisso, promovido por uma reivindicação social, em processos árduos, movidos por conflitos, revoltas em busca do ideal de justiça, gradativamente foram afirmados deveres e responsabilidades para com o ser humano. No decorrer da história, foram estabelecidos legados como liberdade, igualdade, fraternidade, autonomia e, mais tarde, responsabilidade. Para isso, a humanidade teve de instituir leis, regimentos, tratados, acordos, códigos e declarações, e criar instituições que pudessem garantir os compromissos mencionados acima.

No sentido de valorizar o que há de mais respeitável no humano, instituíram a "Organização das Nações Unidas (ONU)", em 1945, o "Código de Nuremberg" (1947), a "Declaração dos Direitos do Homem" (1948), o "Relatório de Belmont" (1974) e a "Carta das Responsabilidades Humanas" (2002), para ficar somente nesses exemplos.

Dentre essas confirmações sociais e políticas, conquistadas em árduo e longo processo histórico, preferi aprofundar a Carta das Responsabilidades Humanas, pois construo esse texto dialogando com os seus princípios.

#### 4.5 A Carta das Responsabilidades Humanas

e as

O invasivo agir antrópico ameaçando a diversidade das culturas, da fauna e da flora e as diversas perturbações ao ecossistema, pondo em risco o futuro do planeta, levaram à iniciativa, no plano individual e coletivo, de milhares de pessoas, em mais 115 países, que constituíram redes em um mundo cada vez mais complexo e interdependente com intento de enfrentar os amplos desafios desse século e assegurar que todos os seres humanos tenham uma vida digna, harmônica e de equilíbrio com a natureza. A Declaração dos Direitos Humanos, a Carta das Nações Unidas e agora a Carta das Responsabilidades, como um terceiro pilar que sustenta, garante e promove a defesa dos direitos e das responsabilidades e a diversidade cultural, linguística, política, geográfica e ecológica. Diferentemente do proposto pela Declaração dos Direitos Humanos, a Carta das Responsabilidades Humanas versa sobre as responsabilidades em face dos desafios e ações humanas, na tentativa de reafirmar um novo pacto do homem e da mulher para as questões sociais, políticas e ecológicas.



Se todos os seres humanos podem, igualmente, reivindicar seus direitos humanos, suas responsabilidades são proporcionais às possibilidades de que dispõem. Quanto mais alguém dispõe de liberdade, acesso à informação,





saber, riqueza e poder, mais terá a capacidade de exercer responsabilidades e a obrigação de responder por seus atos. (CARTA DAS RESPONSABILIDADES HUMANAS, p. 9)

A noção de responsabilidade não está somente atribuída às ações que faremos ou que estamos fazendo, mas também aos danos causados de forma coletiva no passado, na tentativa de tentar repará-los, dentro do possível.

A "Carta das Responsabilidades Humanas" se apresenta como um importante documento que permite direcionar ações frente aos desafíos desse século, além de um texto de grande relevância para a educação ambiental e a educação em geral, exatamente porque permite a construção de diálogos entre todas as formas de saberes e práticas que compartilham das mesmas preocupações em relação à produção tecnocientífica. Uma educação construída no projeto da responsabilidade é o que projetamos.



Desta responsabilidade fundamental decorre a necessidade de criar e preservar um lugar para os outros povos e as outras formas de vida. Esse lugar e essa responsabilidade são compartilhados de formas variadas de um contexto para o outro porém, em todos os lugares, a preservação do lugar do outro e das outras formas de vida constituem uma parte integrante da vida em si. (CARTA DAS RESPONSABILIDADES HUMANAS, p. 7)

Nesse movimento, em que o respeito ao outro e a outras formas de vida que devemos vivenciar passa a relevar na prática de educação e educação ambiental em particular. A "Carta das Responsabilidades" traz à educação ambiental subsídios para edificação de uma educação em que se aspire à liberdade, dignidade, ética, solidariedade, justiça e paz. É de nosso exercício prático, como educadores, permitir a instituição dessas aspirações. Somos, sim, responsáveis, como professores, educadores, cidadãos, agentes políticos — esses sujeitos, na minha perspectiva, se compõem em um só indivíduo —, pela interferência numa prática que se consolide nessa paisagem.

Os 10 princípios apresentados pela "Carta das Responsabilidades" se sintetizam em um dever ético em relação à nossa ação na natureza, às possibilidades trazidas pela tecnologia, pela falsa ideia de progresso. A penúltima responsabilidade foi a que mais me chamou a atenção, pela capacidade de responder a uma das principais provocações que apresento no início desta dissertação. O que delimita os saberes? Qual é o objetivo de todo o conhecimento produzido e acumulado?



香

\* Os saberes e as práticas só fazem sentido quando compartilhados e usados em prol da solidariedade, da justiça e da cultura da paz.







Cabe à educação construir sua prática coerente aos princípios apresentados acima, dessa forma, projetará outra ciência, que não mais está presa ao pragmatismo conteudista, mas aspira à formação íntegral do indivíduo.

Caminhoso em meu pântano, Dou num taquaral de pássaros

Um homem que estudava formigas e tendia para Pedras me disse no ÚLTIMO DOMICÍLIO CONHECIDO: Só me preocupo com as coisas Inúteis. (BARROS, 1998, p. 9)



Não podemos perder a dimensão interdisciplinar da bioética, já que é uma ferramenta importantíssima, não só na prática pedagógica, mas nas práticas em geral. Leo Pessini (1996), no livro **Problemas atuais da Bioética**, nos adverte: a bioética trata da vida da natureza, da flora, da fauna e da vida humana, à luz dos valores humanos aceitos em uma sociedade pluralista, secular e conflitiva. A bioética é a ponte para o futuro da humanidade.



#### 4.6 Um novo diálogo para uma "nova aliança"

Em "A nova aliança", Prigogine e Stengers (1997) nos indicam uma possibilidade de aliança entre as ciências e a natureza, entre a intenção de modelar o mundo e compreendê-lo, em que a astrofísica, a cosmologia e a biologia molecular, entre outras ciências, devem buscar modelos mais humanos, aproximando e interrelacionando com as ciências humanas, com a filosofia e a arte.

Uma das perspectivas mais prometedoras abertas por essa metamorfose é o fim da ruptura cultural que faz da ciência um corpo estranho e lhe dá as aparências duma fatalidade a assumir ou duma ameaça a combater. Queremos mostrar que as ciências matemáticas da natureza, no momento em descobrem os problemas da complexidade e do devenir, se tornam igualmente capazes de compreender algo do significado de certas questões expressas pelos mitos, religiões e filosofias; capazes também de melhor avaliar a natureza dos problemas próprios das ciências cujo objeto é o homem e as sociedades humanas. (PRIGOGINE & STENGERS, 1997, p. 25)







É necessário um outro diálogo entre as ciências, na busca de um novo conceito, de uma ressignificação que permita incluir na prática pedagógica e na atividade científica em geral o conceito de ética e cultura, na busca de valores sociais e ambientais. A educação ambiental deve deixar suas algemas de uma visão de meio ambiente naturalista e antropocêntrica para uma visão global e integradora.

Para apalpar as intimidades do mundo é preciso saber:

- a) Que o esplendor da manhã não se abre com a faca
- b) O modo como as violetas preparam o dia para morrer
- c) Por que é que as borboletas de tarjas vermelhas têm devoção por túmulos
- d) Se o homem que toca de tarde sua existência num fagote, tem salvação



Desaprender oito horas por dia ensina os princípios. (BARROS, 1997, p. 9)

# 4.7 A importância da Educação Ambiental, ciência e poesia para a construção de diálogos

A mulher e o homem contemporâneos, por mais ínfima que seja a sua presença no universo, por mais que a sua capacidade reprodutiva natural se encontre ameaçada pela clonagem genética e que a sua inteligência e capacidade de raciocínio sejam ironizadas pela tecnologia, têm diante de si os desafios da transmutação da noção de vida e a responsabilidade coletiva de sua preservação, não pelos aspectos morais, mas sim pelo principio básico de sobrevivência biológica. (REIGOTA, 2002. p. 29)

A educação ambiental é vista, neste trabalho, como espaço para que se construam diálogos onde a poesia e as ciências possam direcionar o homem e a mulher na edificação de uma ciência não só pela técnica, mas pela ética e estética, na razão dialógica, na alteridade, favorecendo a construção de novas formas de saberes e práticas.

A pesquisadora e professora doutora da Universidade Federal do Mato Grosso do Sul, Angela M. Zanon, em seus estudos e orientações, tem contribuído em muito para a construção de uma educação ambiental alternativa, no sentido em que busca abordar a temática ambiental a partir de elementos que deveriam naturalmente fazer parte do cotidiano dos estudantes e da escola. Em dois de seus textos — "O lugar da literatura na educação: educação que deve ser ambiental" e "A utilização de obras literárias no ensino e no exercício da educação ambiental"









— a autora traz a literatura como um instrumento para aprendizagem dos conteúdos, com a possibilidade de ensinar, por meio das diferentes leituras, diálogos e vivências, aproximandose dos diferentes saberes e culturas. "A utilização da literatura pode também conduzir à interdisciplinaridade e à formulação de projetos educacionais que são essenciais para a inserção da educação ambiental formal." (ZANON, 2006, p. 61) Um poema, um conto, uma prosa ou qualquer gênero literário permite ao aluno, digo, ao indivíduo se projetar diante das diferentes situações cotidianas, estabelecendo direções, argumentações, no sentido de dar um melhor desfecho da história. A literatura pode apontar estética, ética e respeito às nossas ações. "Utilizando obras literárias variadas vamos refletir com os educandos sobre os princípios da educação ambiental, suas possibilidades no ensino formal." (ZANON, 2006, p. 1)

Nesse mesmo movimento, a pesquisadora, professora doutora na Faculdade de Ciências da Universidade de Lisboa, Cecília Galvão constrói suas pesquisas, orientações e reflexões. De acordo com Galvão (2006), a literatura tem débito com a ciência, no que diz respeito à construção de sua narrativa, bem como os textos científicos ficam muito mais apreciáveis quando são escritos de forma literária. A possibilidade de dialogar com essas diferentes linguagens e metodologias poderá criar melhores situações de aprendizagem.

A ciências dos séculos XIX e XX tenta eliminar o que é individual e o singular para reter leis gerais e identidades simples e fechadas. O romance da mesma época mostra-nos seres singulares nos seus contextos e no seu tempo. Cada ser tem uma multiplicidade de papéis e de identidades, uma multiplicidade de personalidades nele próprio,... (GALVÃO, 2006, p. 35)

Galvão (2006) apresenta, entre muitas outras possibilidades, o poema de António Gedeão, Lágrima de preta. Tal poema apresenta várias possibilidades de diálogo entre a literatura e a ciência, além da perspectiva social.

Encontrei uma preta que estava a chorar, pedi-lhe uma lágrima para analisar.
Recolhi a lágrima com todo o cuidado num tubo de ensaio bem esterilizado.

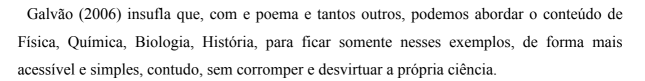








Olhei-a de um lado, do outro e de frente: tinha um ar de gota *muito transparente.* Mandei vir ácidos. As bases e os sais, As drogas usadas em casos que tais. Ensaiei a frio, experimentei ao lume, de todas as vezes deu-me o que é costume: Nem sinais de negro, nem vestígios de ódio. Água (quase tudo) e cloreto de sódio. (GEDEÃO apud GALVÃO, 2006, p. 45)





Sem desconsiderar a importância dos conhecimentos científicos, a educação ambiental questiona a pertinência deles, sejam transmitidos ou construídos. Os conhecimentos científicos presentes no currículo oficial das disciplinas são válidos ainda nos dias de hoje? Ensina-se a Biologia, a Física e a Química baseada na instabilidade, no caos, na flutuação, ou continua ensinando-se a ciência determinista-newtoniana? (REIGOTA, 2002, p. 81)

Desse modo, "a escola pode aproveitar a literatura para ensinar ciências, ajudando também os alunos a ver para além da superfície da história que é contada." (GALVÃO, 2006, p. 48)

Acredito que a educação, em particular a ambiental, como espaço de diálogo entre as ciências e os diferentes saberes, tem um grande potencial, tendo em vista sua trajetória construída e a relevância da discussão de temas como esses. Apontando possibilidades para a construção de uma ciência mais ética e humana, lutando contra o totalitarismo, a desigualdade e o poder hegemônico.









Em contrapartida, o modelo tecnológico, mecânico, vem ocupando, a cada dia, novos espaços e rompendo barreiras impostas pela cultura, política e religião, saindo do descrédito. Entretanto, não é um modelo homogêneo, ainda nos são reveladas diversas culturas ou pessoas que sobrevivem apesar da tecnologia, ou seja, não se colocam à mercê desse modelo. Cabe à educação estabelecer diálogos entre essas duas formas de vivenciar a ciência, na condição de humanização dos saberes.











A gente se negava corromper-se aos bons costumes.

A gente examinava a racha dura das lagartixas Só para brincar de ciência.

A gente grosava a peça dos morcegos com o













lado cego das facas

Só para vê-los chiar com mais entusiasmo.



[...]



Não era mister de ser versado em Kant pra se saber que os passarinhos da mesma plunagem voam juntos.

Nem era preciso ser versado em Darwin pra se Saber que os carrapichos não pregam no vento. Que, apois:



Sábio não é o homem que inventou a primeira bomba atômica.

Sábio é o menino que inventou a primeira Lagartixa. (BARROS, 2007, p. 39)





# Capítulo V – Considerações Finais



### 5.1 Parte I: dos diálogos à práxis: (des)caminhos da prática pedagógica

O que eu pediria à escola se não me faltassem luzes pedagógicas, era considerar a poesia como primeira visão direta das coisas, e depois como veículo de informação prática e teórica, preservando em cada aluno o fundo mágico, lúdico, intuitivo e criativo, que se identifica basicamente com a sensibilidade poética. (DRUMMOND apud AVERBUCK, 1988, p. 67)



Antes de abordar as trajetórias de (des)construções na prática docente, como professor de ciências, deixarei clara a concepção de práxis que adoto. De acordo com Frigotto (2000), "a







práxis, diferente da pura prática, implica escolha dentro de projetos societários e educativos. A escolha tem como exigência as dimensões éticas, políticas e teóricas [...]." (FRIGOTTO apud ZANON [et al], 2006, p. 5). Em suma, para poder transpor da teoria para uma ação pedagógica, política e social efetivas, é preciso sair do discurso teórico e construir significados. De acordo com Zanon [et al] (2006, p. 5) "O professor, ao compreender a dimensão política e coletiva de seu fazer, contribuirá certamente para uma escola que responda as expectativas/" sonhos" dos pais e da comunidade."

No desenrolar destas linhas, foram enunciadas ideias, diálogos e reflexões que tiveram importância na construção de diálogos em minha práxis pedagógica. Para isso, acho pertinente e relevante descrever algumas das interferências ocorridas durante esses últimos anos de estudo, na construção desse diálogo. Pois, pois ... mudanças ocorrem lentamente, como o próprio poeta diz:

Pelos meus textos sou mudado mais do que pelo meu existir.

Não é por fazimentos cerebrais que se

chega ao milagre estético senão que por instinto lingüístico.

Sabedoria pode ser que seja ser mais

estudado em gente do que em livros.

Quem se encosta em ser concha é que pode

saber das origens do som. (BARROS, 2007, p. 81)

Pela leitura deste poema, entendo assim como o poeta, que não sou mais a pesquisa, e sim o seu resultado dela. A mudança ocorre na prática pedagógica, mas não somente nela, acredito que é algo maior, uma mudança interna, no sentido de pensar sobre o fazer pedagógico: o que se ensina, para quem se ensina, quais interesses são envolvidos no processo de ensinoaprendizagem, o qual ocorre independentemente de uma sala de aula, no cotidiano; todavia, é na sala de aula que podemos desenvolver esse processo de forma intensa, na construção de um sujeito que vivencie esses diálogos.

Diálogos construídos fizeram um "fórceps" nas minhas representações no tocante à prática de educação em geral, bem como à prática de educação ambiental; principalmente, no momento em que atuo como formador de professores de Biologia, Ciências e coordenadores pedagógicos. Nesse movimento, procuro (des)construir rótulos, pre(con)ceitos presentes

<sup>12</sup> As mudanças nas representações não ocorreram espontaneamente, são parte de um processo de aprofundamento em diferentes referenciais teóricos, por isso utilizo a analogia do termo fórceps, um instrumento utilizado para extrair, sem espontaneidade, tecidos ou um feto.



香

numa prática voltada ao conteúdo, à memorização, ao pragmatismo, na tentativa de apresentar outras possibilidades em se tratando do ensino de ciências. Portanto, o diálogo com as diferentes literaturas, em particular a poesia de Manoel de Barros, indica uma outra maneira de ver os ensinamentos.



E gostasse mais de ensinar que a exuberância maior está nos insetos do que nas paisagens. [...]

Estudara nos livros demais. Porém aprendia melhor no ver, no ouvir, no pegar, no provar e no cheirar. Chegou por vezes de alcançar o sotaque das origens. (BARROS, 2006, s/p)

Precisamos interferir no processo de ensino-aprendizagem, principalmente na prática de ensino das Ciências, proporcionando diálogos entre os saberes, como temos feito com as questões da bioética e das tecnociências com a poesia, buscando um novo paradigma e uma possibilidade pedagógica mais ética e estética. É ao que Reigota (2002) nos desafia:

Diante desse cenário, creio que devemos pensar nas possibilidades e dificuldades da presença da educação ambiental na escola, e gostaria de fazer a pergunta: Quais são, professor (a), as possibilidades que você tem para desenvolver essa perspectiva na sua sala de aula de todos os dias? (REIGOTA, 2002, p. 83)



Trazer estética para o ensino das ciências, utilizando-se do diálogo entre a poesia e as Ciências nos permite um exercício dialógico entre o belo e o saber instituído, por meio da arte da palavra. Este processo é desafiador, pois procura romper com as representações, estigmas e (pre)conceitos. Assim, buscamos percorrer uma longa trajetória estética nas Ciências. O próprio conceito de estética é revelador dos descaminhos que aqui traçamos: "... estética vem do grego *aisthesis* e significa "faculdade de sentir", "compreensão pelos sentidos", portanto, inclui as emoções e as sensações que sentimos diante de tudo o que atrai a nossa atenção, seja bonito ou feito" (COUTO, 2006, p. 122).

Logo, direcionemo-nos para outros sentidos e significados, condizentes com os sonhos e expectativas de cada aluno, de cada indivíduo, sobre o processo de ensino-aprendizagem das Ciências, pensando no que diz Barcelos (2008) a respeito da possibilidade de a poesia deixar a prática pedagógica e metodológica em educação ambiental mais prazerosa. Entendo que, sim, o diálogo entre os diferentes saberes estabelece, fortalece e contribui para uma práxis voltada ao compromisso com a integridade do humano.

Guattari (1997) nos desafía a







novas práticas sociais, novas práticas estéticas, novas práticas de si na relação com o outro, com o estrangeiro, com o estranho [...] E, no entanto, é exatamente na articulação: da subjetividade em estado nascente, do socius em estado mutante, do meio ambiente no ponto em que pode ser reinventado,... (GUATTARI, 1997, p. 55)

Precisamos, assim como diz Reigota (2002), de uma escola ecologizada, onde a cultura popular tem fundamental importância, assim como as culturas erudita e científica.

Nessa escola, Pixinguinha e Bach convivem como velhos amigos, o conhecimento dos indígenas é tão importante quanto os dos físicos da Nasa, a literatura de cordel e os textos de Machado de Assis (bem como Manoel de Barros) fazem parte das leituras cotidianas, a dança dos jovens e as artes marciais se complementam, os problemas do dia-a-dia são temas para análise, discussão e busca de alternativas de soluções e intervenções cidadãs. (REIGOTA, 2002, p. 80)

Acho que a gente deveria dar mais espaço para esse tipo de saber

O saber que tem força de fontes. (BARROS, 2007, p. 63)

Sensibilizar a prática pedagógica de ciências com a poesia, segundo Zanon (2006), é também um exercício da educação ambiental. "Esta atividade tem como objetivos mostrar ao professor as inúmeras possibilidades de materiais e práticas, além do exercício interdisciplinar da educação ambiental, sem alterar ou fugir dos conteúdos programáticos de sua disciplina" (ZANON, 2006, p. 1). Este é o desafio a ser lançado, ou melhor, o convite a ser feito. Na tentativa de aproximar diferentes saberes e práticas à construção de uma pedagógica política, ética, ecológica e estética.









# Poesia e Ciências numa entrevista: (des)encontros entre o poeta e o filósofo.

### Conversas numa roda de tereré.



Se o papo é bom vai até tereré, até tereré

[...]

De mão em mão meu irmão.

Essa erva boa de toma. (Marinho, 1998)









# 5.2 Parte II: Poesia e Ciências numa entrevista: (des)encontros entre o poeta e o filósofo

Apresento, nestas páginas, as entrevistas concedidas pelo poeta Manoel de Barros e pelo filósofo Newton Aquiles von Zuben, condensadas num texto único, com o objetivo de estabelecer diálogos e *(des)encontros* entre os saberes. Tentei aproximar o poeta e o filósofo, de forma que esses autores possam dialogar em conversa informal, como se faz em uma roda de tereré. Nessa conversa, percebemos que existem momentos de encontro e desencontro entre as ideias desses autores.

#### 5.2.1 Conversas numa roda de tereré

Era uma manhã sul-matogrossense, daquelas em que o "sol está de rachar", "de estralar mamona", "de fritar o ovo na calçada" – tudo isso pra dizer que estava muito quente –, à beira do Rio Miranda, em pleno Pantanal. Passava por aquelas bandas o filósofo Newton Aquiles von Zuben, um doutor em ciência que estava em busca do desconhecido, *pois, pois*. E não é que no *meio do caminho tinha uma pedra*? Ao desviar da pedra ele avistou um homem já na sua terceira infância, *esfregado ao chão* para *escutar a terra com a boca* – era o poeta Manoel de Barros.

O dia todo ele vinha na pedra do rio escutar a terra com a boca e ficava impregnado de árvores. (BARROS, 2007, p. 37)

Sentado sobre uma pedra estava o homem desenvolvido a moscas. O poeta disse soberano:

— Estou a jeito de uma lata, de um cabelo, de um cadarço. / Não tenho mais nenhuma idéia sobre o mundo. / Acho um tanto obtuso ter idéias. / Prefiro fazer vadiagem com letras. (BARROS, 2007, p. 51)

O poeta, ao ver o filósofo, foi logo perguntando:

- O que procuras?
- Procuro um caminho frente ao constante desenvolvimento das Tecnociências. Acredito que "o caminho é feito ao se caminhar." (ZUBEN, 2006, p. 104)

O poeta foi logo respondendo:

— Não há caminhos, o que existe são os descaminhos.

Todos os caminhos — nenhum caminho

Muitos caminhos — nenhum caminho

Nenhum caminho — a maldição dos poetas. (BARROS, 2006, p. 58)









Eu, muito do curioso, quis saber um pouco mais sobre filosofia e poesia. Aproximei-me da conversa, oferecendo o meu tereré para refrescar a garganta, num dia de tanto calor. Então, a roda estava formada: o filósofo, o poeta e o pesquisador.

Quis saber quem era esse filósofo que conversava com o poeta. Perguntei sobre sua trajetória.

O filósofo, calmamente, me respondeu:

— Minha formação filosófica, em grande parte, devo a um grande mestre, também conhecido por seu orientador Marcos Reigota, na Universidade de Louvian, e ao matemático e filósofo Jean Ladrière. (pausa para tomar o tereré) Dizia-nos que a reflexão filosófica se revela como a capacidade de colocar devidamente as questões. Pois bem, tenho tentado esse caminho desde a década de 80, orientando minhas indagações para essa direção: a ação humana. Estudei e estudo Hannah Arendt, e há duas décadas dedico-me às questões éticas, em especial, a bioética. Que sentido tem, no cenário do existir humano, as aventuras da racionalidade em ação, tanto nas interações humanas como na atividade científica?

Conhecia o poeta, assim como o filósofo, somente por meio dos livros. Então, quis saber do poeta sobre as trajetórias que influenciaram definitivamente a construção da poesia jogada aos trapos, aos restos, ao chão e a infância. Então, lhe perguntei:

- Quais os *descaminhos* que *desapontam* na criação de sua poesia? (após ajeitar a bomba de tereré, poeticamente responde:)
- Foi minha infância até nove anos. Eu era de chão e de águas. A solidão do lugar me iluminou (ou me turvou?) para a poesia.

Acho que é defeito de nascença isso. (BARROS, 2006, s/p)

E minha mãe disse mais: esse menino vai passar a vida enfiando água no espeto! Foi quase. (BARROS, 2008, s/p)

Meu pai ficou preocupado e disse que eu tivera um vareio da imaginação. Mas que esses vareios acabariam com os estudos. E me mandou estudar em livros. Eu vim. E logo li alguns tomos havidos na biblioteca do colégio. E dei de estudar pra frente. Aprendi a teoria das idéias e da razão pura. Assim como o Aquiles também especulei filósofos e até cheguei aos eruditos. Aos homens de grande saber. Achei que os eruditos nas suas altas abstrações se esqueciam das coisas simples da terra. Foi aí que encontrei Einstein (ele mesmo — o Alberto Einstein). Que me ensinou esta frase: A imaginação é mais importante do que o saber. Fiquei alcandorado! E fiz uma brincadeira. Botei um pouco de inocência na erudição. Deu certo. Meu olho começou a ver de novo as pobres coisas do chão mijadas de orvalho. E vi as borboletas. E meditei sobre as borboletas. Vi que elas dominam o mais leve sem precisar de









ter motor nenhum no corpo. (Essa engenharia de Deus!) E vi que elas podem pousar nas flores e nas pedras sem magoar as próprias asas. E vi que o homem não têm soberania nem pra ser um bentevi. (BARROS, 2008, s/p)

Depois de escutar o poeta, acho que mereço um tereré!

Com a oportunidade de aprofundar o diálogo entre os saberes, comecei a indagar a respeito da presença do humano. Acabei desvelando que o filósofo e o poeta nos (des)apontam diferentes sabedorias.

Lembrei-me do livro Bioética e Tecnociências, e lancei as mesmas perguntas do livro. Quem será essa nova humanidade que está por surgir? Como será esse novo ser? Que perspectiva você vê em relação a essa nova humanidade frente ao desenvolvimento da tecnociências?

O filósofo, depois de tomar tereré, me disse:

— Fala-se demasiado nesse momento civilizatório. O que é esse amanhã do homo sapiens? Tem sentido em se falar em criar esse novo homem? Quem seria esse? Homúnculo ou o que? Essa preocupação revela a ambivalência de nossa herança prometeica.

Quando perguntei o sobre o que é o ser humano contemporâneo para o poeta e como ele imagina o futuro próximo de nossa espécie, ele poeticamente respondeu:

— Imagino que voltaremos a escrever nossa voz nas pedras.

Lembrei-me da presença marcante de Bernardo em suas poesias, sendo esse uma possível construção do humano diferente das tecnociências.

Bernardo é quase árvore.

Silêncio dele é tão alto que os passarinhos ouvem

de longe. (BARROS, 1997, p. 97)

Entusiasmei-me, coloquei mais água no tereré e passei ao poeta, juntamente com os questionamentos: Bernardo é uma espécie de espelho? Você ainda tem um contato direto com ele? Existem outros Bernardos em sua vida?

— Bernardo era meu alter-ego. Infelizmente ele já morreu. Ele era abençoado de pássaros. Ele era beato de árvores e de águas.

Como Bernardo se comportaria em relação à tecnologia e ao avanço das ciências, cada vez mais presente em nosso cotidiano?

— Se ele perdesse a ignorância não valeria mais nada para a poesia. Com ele eu aprendi a conversar com as rãs e os caracóis da terra. Aliás, eu tenho essa ignorância de nascimento.



香



Bernardo tem aversão à máquina e à tecnologia. Isso se dá por que ele desconhece seus beneficios?

— Ele era surdo e mudo em tecnologia. Sempre foi, incluindo em ventos.

Depois da fala do poeta, acabei por lembrar de um poema no **Livro sobre o nada**, em que nos apresenta a posição do poeta a respeito da máquina.

Prefiro as máquinas que servem para não funcionar: quando cheias de areia de formiga e musgo, elas podem um dia milagrar de flores. (BARROS, 1996, p. 57)

Quando o poema *arejou* minhas ideias, quis saber a opinião do filósofo sobre o assunto. Ele, após ajeitar a bomba e dar uma chupada no tereré, me disse:

— Criação da racionalidade intempestiva?!! O Golem do pós-homem? Os indivíduos parecem assombrados, assediados e inebriados pelas máquinas de todo tipo! Cansaram-se da natureza, e se voltam para esse outro radicalmente outro.

Por ação da tecnologia, a máquina, já há algumas décadas, deixou de ser entendida como instrumento com finalidades definidas e expressas pela intenção e pela vontade de quem as utiliza e incorporou a si mesma, e vem aprimorando cada vez mais a potencialidade de tomar decisões. (ZUBEN, 2006, p. 123)



Pela resposta, o filósofo secou a erva! Então fui devaneando com a fala do filósofo e recordando de um outro poema do livro, **Cantigas por um passarinho à toa**, onde Manoel de Barros diz:

Achava que os passarinhos são pessoas mais importantes que aviões.

Porque os passarinhos vem do início do mundo.

E os aviões são acessórios. (BARROS, 2003, s/p)



Sendo um pouco repetitivo, desejei saber como o filósofo se comporta face à presença e dependência da máquina e de seus artefatos nas diversas atividades cotidianas. Você se vê um "homem máquina" ou alguém que se distância de toda essa técnica?







— É o que acabei de dizer. O sistema das tecnociências já declarou alforria de seu mestre criador e tenta a todo custo dar um golpe de mestre de astúcia que é artribuir-se esse domínio sobre o poder de escolha do humano. Talvez o processo de decisão seja diferente, e o é, que o empregado pela racionalidade humana.

Mas os efeitos creio que são semelhantes. A filosofia, penso eu, sente-se impelida a acompanhar sem dogmatismos ou "hegemonias falantes" (os metadiscursos também já se foram!) esse trajeto esquisito da evolução do sistema da tecnociência.

— Há sempre homens à beira de esgoto em minha poesia.

O tereré ia circulando e o assunto da prosa não acabava, falávamos do avanço da tecnologia e da Ciência, de seus benefícios e dos impactos. Então, disse o poeta:

—Toda minha vida eu tentei estudar ignorâncias para poder conversar com águas e seus respectivos sapos.

Não tenho vocação para máquinas. Para mim, máquina, qualquer máquina, deveria ter a utilidade do prego quando farfalha.

— Isso me faz lembrar um outro poema seu:

A ciência pode classificar e nomear os órgão de um sábia Mas não pode medir seus encantos. (BARROS, 2001, p.53)

Ansioso pelo tereré, filósofo interrompe a conversa, e diz:

- Parece-me preocupante a demasiada confiança depositada nesse poder operatório das tecnociências a ponto de colocar "em aporia" o poder simbólico e simbolizante do homem. Só esse saber, essa dimensão simbolizante saberá eventualmente encontrar-se com os encantos do sabiá! Ou com as astúcias dos animais com os quais alguns homens sabem se relacionar!
- A gnose científica tem como "poder" reduzir toda existência humana aos artefatos e à instrumentalidade, inviabilizando o projeto de existência humana. Qual seria o "caminho", ou melhor, quais as possibilidades de reverter esse niilismo?

O filosofo "mata a sede" de tereré, e responde:

— Se pensarmos em termos de niilismo, creio que podemos cair na cilada de entrar na batalha contra o sistema. Nunca venceremos, Bãio, é por aí que se caminha creio eu! As









forças são desniveladas! Conviver acompanhando os movimentos do golem talvez seja mais interessante.

"O saber é um fabricar; é um transformar – até mesmo a natureza humana." (ZUBEN, 2006, p. 169)

### O poeta complementa:

— Começaremos a ouvir de novo o silêncio que está dentro das pedras.

A fonte de saber está na natureza e não na tecnologia.

Já se passaram horas de conversa, e a erva do tereré já estava perdendo o sabor. Rapidamente, troquei a erva e acrescentei limão e hortelã para temperar mais a conversa. Então, provoquei o filósofo outra questão:

- Em maio de 2008 o Supremo Tribunal Federal aprovou o artigo da Lei de Biossegurança que prevê uso de células-tronco de embriões humanos para pesquisa e terapia. Essa constitucionalização é mais um avanço ou um retrocesso, do seu ponto de vista?
- É o início de um caminho que está sendo percorrido de modo diverso. A direção me parece plausível. O absoluto está sendo preterido. A urgência da tomada de proposição (da filosofia) exige isso. Se não tivermos respostas prontas, impostas e dogmáticas, a nós cabe achar a saída do labirinto!



- Você vê a educação como uma possibilidade de construir espaços de diálogo entre as ciências e os diferentes saberes?
  - Creio que essa questão caberia melhor a você deslindar! Não acha?

Não estou mais acreditando em tudo isso! A educação! Isso não é relevante como num passado recente e, sobretudo no remotíssimo, quando tudo começou! Com Tales, Anaximandro Pitágoras, Protágoras, Sócrates, Platão e Aristóteles! Nostalgia da Grécia! Agora estou revendo as sacadas de Abelardo, aquele da Heloísa e do método filosófico do "sim e não", precursor do debate escolástico e grande lógico medieval!

### E ao poeta perguntei:

Como você vê a possível contribuição da poesia das *inutilidades*, dos *trapos* e dos *inutensílios* para que possamos discutir, através da educação, a sociedade tecnológica?

— Penso que todos nós deveríamos ouvir os caracóis da terra a fim de aprender com eles os inícios do mundo.









O poeta, olhando para águas silenciosas do Miranda, na pausa do tereré, continua a descascar palavras:

— Os rios começam a dormir pela orla, vagalumes driblam a treva. Meu olho ganhou dejetos, vou nascendo de meu vazio, só narro nascimentos. Sei muitas coisas das coisas. Há muitas importâncias sem ciência. Sei que os rios influem na plumagem das aves. (BARROS apud JABOR, 1992)

O sol já estava se escondendo, e a prosa, apesar de *apropriada para limo*, foi interrompida pelo escurecer do dia. O poeta e o filósofo agradeceram o tereré (agradecer o tereré é sinal de fim de prosa).

O poeta pegou seus achados no chão: I rolo de barbante 8 armações de guarda-chuva 1 boi de pau 1 lavadeira renga de zinco (escultura inacabada)1 rosto de boneca — metade carbonizado — onde se achava pregado um caracol com a sua semente viva. (BARROS, 2007, p. 9) Juntou-os dentro de um grande saco, bateu asas, e voou. Foi para o meio do cerrado ser um arãquã.

Nessa prosa, nem eu, nem o filósofo sabíamos que o melhor caminho ao se caminhar era pelo desvio.

Pois é nos desvios que encontra as melhores

surpresas e os ariticuns maduros. (BARROS, 1997, p. 87)









## 6. REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS.

ANDRADE, Carlos D. de. **Rick e a girafa**. São Paulo, Ática, 2002. Coleção Para gostar de ler júnior v. 3.

ANDRADE, Carlos Drummond de. Poesia completa. Rio de Janeiro, Nova Aguiar, 2002.

ANDRADE, Carlos Drummond de. **Sentimento do mundo**. 9ª ed. Record. Rio de Janeiro, Nova Aguiar, 2000.

ALVES, Nilda. **Cultura e cotidiano escolar**. Revista brasileira de Educação da Universidade do Estado do Rio de Janeiro, n°23. Rio de Janeiro, 2003.

ALVES, Paulo. **(Des) criador de palavras**: Entrevista com Manoel de Barros. 2008, disponível em:<a href="http://manualdosfocas.com/2008/03/entrevista-manoel-de-barros-descriador-de-palavras/">http://manualdosfocas.com/2008/03/entrevista-manoel-de-barros-descriador-de-palavras/</a>. Consultado em 4 de abril de 2009.

AVERBUCK, Lígia Morrone. **A poesia e a escola**. In: ZILBERMAN, Regina. Leitura em crise na escola: as alternativas do professor. 10<sup>a</sup> ed. Porto Alegre, Mercado Aberto, 1998.

BARCELOS, Valdo. **Educação Ambiental**. Sobre princípios, metodologias e atitudes. Rio de Janeiro, Vozes, 2008.

| BARROS, Manoel de. O livro sobre o nada. 3ª ed. Rio de Janeiro, Record, 2001. |
|-------------------------------------------------------------------------------|
| <b>Memórias Inventadas</b> - A Infância (Ilustrações de Martha Barros). São   |
| Paulo, Planeta, 2003.                                                         |
| Memórias Inventadas - A Segunda Infância (Ilustrações de Marth                |
| Barros). São Paulo, Planeta, 2006.                                            |
| Memórias Inventadas - A Terceira Infância (iluminuras de Marth                |
| Barros). São Paulo, Planeta, 2008.                                            |
| Gramática Expositiva do Chão. 6ª ed. Rio de Janeiro, Record, 2007.            |
| Retrato do artista quando coisa. 3ª ed. Rio de Janeiro, Record, 2007.         |
| Tratado geral das grandezas do ínfimo. 2ª ed. Rio de Janeiro, Record          |
| 2003.                                                                         |
| Matéria de Poesia. 3ª ed. Rio de Janeiro, Record, 2007.                       |
| Ensaios Fotográficos. 3ª ed. Rio de Janeiro, Record, 2000.                    |
| Ensaios Fotográficos. "Rabelais". Rio de Janeiro, Record, 2003.               |
| <b>O livro das ignorãças</b> . Rio de Janeiro, Civilização Brasileira, 1997.  |
| O Fazedor de Amanhecer. São Paulo, Moderna, 2001.                             |
| Cantigas nor um passarinho à toa Rio de Janeiro Record 2003                   |

. O livro sobre o nada. Rio de Janeiro, Record, 2001.









| Poemas Rupestres. Rio de Janeiro, Best Seller, 2006.                                                                                                            |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| O guardador de Águas. Rio de Janeiro, Record, 2006.                                                                                                             |
| Arranjos para Assobio. 2ª ed. Rio de Janeiro, Record, 1998.                                                                                                     |
| Exercícios de ser Criança. Bordados de Antônia Zulma et alli                                                                                                    |
| sobre desenhos de Demóstenes Vargas. Rio de Janeiro, Salamandra, 1999.                                                                                          |
| Livro de pré-coisas. 2ª ed. Rio de Janeiro, Record, 1997.                                                                                                       |
| Poeminhas pescados numa fala de João. 2. ed. Rio de Janeiro, Record                                                                                             |
| 2001.                                                                                                                                                           |
| In: <b>Revista Caros Amigos</b> . Ano X, número 117 de dezembro de 2006.                                                                                        |
| BERMAN, Marshall. Tudo que é sólido desmancha no ar: a aventura da modernidade. São                                                                             |
| Paulo, Companhia das Letras, 1986.                                                                                                                              |
| BLAKESLEE, Sandra. Macaco movimenta robô com o pensamento. In: The New York                                                                                     |
| Times. Disponível em <a href="http://www1.folha.uol.com.br/folha/dimenstein/cbn/capital">http://www1.folha.uol.com.br/folha/dimenstein/cbn/capital</a> 150108.S |

CABRAL, Carla. **Narrativa pós-gênero para uma Clarice cyborg**. (Mestr. Em literatura Brasileira/UFSC). Anuário de literatura: Publicação do Curso de Pós-Graduação em Letras, Literatura Brasileira e Teoria Literária, ISSN 1414-5235, Nº 6, 1998, p. 83-92.

CADERNO DA GAZETA MERCANTIL (MS). 3 e 4 de junho de 2000, p. 3.

CARAMUJO FLOR. São Paulo: Instituto Arte na Escola, 1988.

CARTA DAS RESPONSABILIDADES HUMANAS.

Html.>. Consultado em 4 de maio de 2009.

CASTANHO, Eli Gomes & NASCIMENTO, Jarbas Vargas. Continiudades e Descontinuidades Históricas em Análise do Discurso. Revista Eletrônica Interletras, Dourados-MS, Unigran, v. 6, p. 30-43, 2008.

COUTO, Alda M.Q. **As vozes e as cores das águas do Pantanal**: meio ambiente, literatura, música e pintura. In: VARGAS, Icléia Alburquerque... [et al.]. Educação Ambiental: gotas de saber: reflexão e prática. Ed. Oeste. Campo Grande-MS, 2006. p. 121-135.

CUNHA, MARCÉLIO, M. S. A prática pedagógica de professores de ciências e suas relações com a educação ambiental. (dissertação Mestrado em Educação) Universidade Federal da Paraíba, João Pessoa. PB, 2005

DAVIES, Kevin. **Decifrando o genoma**: A corrida para desvendar o DNA humano. São Paulo, Companhia das Letras, 2001.

DOMINGUES, Diana (org.) **A arte no século XXI**: a humanização das tecnologias. São Paulo, Fundação Editora da UNESP. 1997.









FERREIRA, Aurélio Buarque de Holanda. **Miniaurélio Século XXI Escolar**: O minidicionário da língua portuguesa. Rio de Janeiro, Nova Fronteira 2000.

FREIRE, Paulo. **Pedagogia da Autonomia**: saberes necessários à pratica educativa. São Paulo, Paz e Terra, 1996.

GALVÃO, Cecília. Ciência na Literatura e Literatura na Ciência. Lisboa: Departamento de Educação e Centro de Investigação em Educação da Faculdade de Ciências da Universidade de Lisboa, 2006. disponível em <a href="http://www.eses.pt/interaccoes">http://www.eses.pt/interaccoes</a>. Consultado em 20 de fevereiro de 2009.

GUATTARI, Felix. As Três Ecologias. 12. ed. São Paulo, Papirus, 1997.

\_\_\_\_\_. Caosmose: um novo paradigma estético. (coleção TRANS). São Paulo: Ed. 34, 1992.

GUIMARÃES, Leonardo Belinaso. **A natureza na arena cultural**. Jornal A Página. Portugal: ano 15, número 155, página 7, abril, 2006. Disponível em: <a href="http://www.apagina.pt/">http://www.apagina.pt/</a> Arquivo/Artigo.asP?ID=4517>. Consultado em 1 de maio de 2009.

HARAWAY, Donna. **Um manifesto para os** *cyborg*, **tecnologia e feminismosocialista na década de 80**. In: Heloísa Buarque de Holanda (org.). Tendências e impasses: o feminismo como crítica da cultura. Rio de Janeiro, Rocco, 1994, p. 244.

JABOR, Arnaldo. **Brasileiros querem a poesia vital da lama**, In Folha de São Paulo. São Paulo, 08/09/92.

LADRIÈRE, Jean. **Ética e Pensamento Científico**. Abordagem Filosófica da Problemática Bioética. 2ª ed. São Paulo, Letras, 2001.

LIMA, Adriana Teixeira de. **Franz Krajcberg**: Um cidadão Planetário. Revista de Estudos Universitários: Cidadania. v.33, n. (julho). Sorocaba (SP), Uniso, 2007.

LIMA, Adriana Teixeira de. **A Educação Ambiental através da arte**: Contribuições de Franz Krajcberg. (dissertação de Mestrado em Educação). Sorocaba (SP), Uniso, 2007.

KUHN, T. S. A Estrutura das Revoluções Científicas. São Paulo, Perspectiva, 2006.

MELGAÇO, Otacílio. **Enteléuia ou Roteiro para uma excursão poética na Nhecolândia**. Disponível em <a href="http://www.releituras.com/manoeldebarros">http://www.releituras.com/manoeldebarros</a>>. Consultado em 2 de março de 2009.

MARIN, Andreia. **A Educação Ambiental nos Caminhos da Sensibilidade Estética**. Inter-Ação: Rev. Fac. Educ. UFG, 31 (2): 277-290, jul./dez. 2006.

MARINHO, Emmanuel. Margem de papel. Dourados, Manuscrito Edições, 1998.



香





MELGAÇO, Otacílio. **Enteléuia ou Roteiro para uma excursão poética na Nhecolândia**. Disponível em <a href="http://www.releituras.com/manoeldebarros">http://www.releituras.com/manoeldebarros</a>>. Consultado em 8 de maio de 2009.

MIRANDA, 2000. **Justiça e vida autenticamente humana**. In: SIQUEIRA, José E., PROTA, Leonardo & ZANCANARO, Lourenço. Bioética estudos e reflexões. Lodrina-Pr, UEL, 2000. P.41-70.

MOIOLI, Renan Cipriano. **Sobre cognição, adaptação e homeostase**: uma análise e síntese de ferramentas computacionais bio-inspiradas aplicadas à navegação autônoma de robôs. Campinas, SP, 2008.

NEINER, Nery Nice Biancalana. A Poética de Manoel de Barros e a Relação Homem – Vegetal (tese para obtenção do título de Doutor em literatura). Universidade de São Paulo. 2006.

NEJAR, Fabrício Carpi. **Teologia do Traste**: A poesia do excesso de Manoel de Barros. (disser. Para obtenção do título de mestre em literatura brasileira). Universidade Federal do Rio Grande do Sul. Disponível em < http://hdl.handle.net/10183/3053>. Consultado em 6 de maio de 2009.

NUNES, 2000. As implicações éticas da Manipulação genética em seres humanos segundo o Princípio da Responsabilidade de Hans Jonas. In: SIQUEIRA, José E., PROTA, Leonardo & ZANCANARO, Lourenço. Bioética estudos e reflexões. Londrina, Ed. UEL, 2000. p. 117-133.

PAES, José Paulo. **Poemas para brincar**. 6ª ed. São Paulo, Ática, 1994.

PESSOA, Fernando. **Vida e obra de Fernando Pessoa**. Porto, Porto Editora, Biblioteca Multimédia, 1998.

PESSINI, Léo; BARCHIFONTAINE, Christian de Paul de. **Problemas atuais de bioética**. 3. ed. São Paulo, Loyola, 1996.

PERISSÉ, Gabriel. **Eram "Picaretas" os Onomaturgos?** In: Revista Internacional d'Humanas 11. CEMOrOCFeusp. Núcleo de Humanidades ESDC. Univ. Autônoma de Barcelona. 2007. Disponível em < http://www.hottopos.com/rih11/perisse0.pdf> em 29 de agosto de 2009.

PRIGOGINE, Ilya; STENGERS, Isabelle. **A Nova Aliança**. Brasília, Editora Universidade de Brasília, 1997.

QUITANA, Mario. A vaca e o hipogrifo. Porto Alegre, Garatuja, 1977.

REIGOTA, M. A Floresta e a Escola: por uma educação ambiental pós-moderna. São Paulo, 2002.



香







| A educação ambiental para além dela mesma. Aula-inaugural do                             |
|------------------------------------------------------------------------------------------|
| Programa de Pós-graduação em Educação Ambiental da FURG- Fundação Universitária Rio      |
| Grande – 13 de março de 2008.                                                            |
| Fragmentos do discurso da morte atômica. (texto extraído da pesquisa                     |
| "Hiroshima e Nagasaki". Josai International University. Sorocaba, 2007.                  |
| Iugoslávia: registros de uma barbárie anunciada. Santa Cruz do                           |
| Sul(RS), Edunisc, 2001.                                                                  |
| Ecologistas. Santa Cruz do Sul (RS), Edunisc, 1999.                                      |
| Ecologia, elites e intelligentsia na América Latina: um estudo de suas                   |
| representações sociais. São Paulo, Annablume, 1999.                                      |
| A educação ambiental frente ao esfacelamento da cidadania no                             |
| governo Lula (2002-2006). Apresentada no Grupo "Cotidiano e Práticas Sociais" no XI      |
| Simpósio Brasileiro de Pesquisa e Intercâmbio Científico da Associação Nacional de Pós-  |
| graduação em Psicologia (Anpepp), realizado em Florianópolis- SC, de 15 a 19 de maio de  |
| 2006.                                                                                    |
| Corpo no Limite: significados políticos e pedagógicos da imolação de                     |
| Francisco Anselmo Barros e das greves de fome de Dom Luiz Cappio. Texto apresentado      |
| no I Simpósio Nacional Sobre Política, Ética e Educação, Campinas-SP em 13 de junho de   |
| 2008.                                                                                    |
| REIGOTA, M.; EMÉRITO, Milton, (org.) Um olhar sobre a Educação Ambiental no              |
| contexto político do Rio Grande do Sul. Secretária Estadual de Educação. Porto Alegre,   |
| 2003.                                                                                    |
| RIFKIN, Jeremy. O Século da Biotecnologia: A valorização dos genes e a reconstrução do   |
| mundo. São Paulo, Makron Books, 1999.                                                    |
| SANTOS, B. de S. (Org.) Conhecimento prudente para uma vida decente: um discurso         |
| sobre as ciências revisitado. São Paulo, Cortez, 2004.                                   |
| SANTOS, B. S. "Para uma pedagogia do conflito". In: SANTOS, E. S.dos; AZEVEDO, J. C.     |
| de; SILVA, L. H.da (Org.). Novos mapas culturais, novas perspectivas educacionais. Porto |
| Alegre, Sulina, 1997.                                                                    |
| SAVIO, Lígia. A poética de Manoel de Barros: Uma Sabedoria da Terra. Revista Literatura  |
| y lingüística. Numero 015. Universidade Católica Cardenal Raúl Silva Henrique. Santiago, |
| Chile, 2004. Disponível em: < http://redalyc.uaemex.mx/redalyc/ pdf/352/35201505.pdf> em |
| 04 de abril de 2009.                                                                     |



香

×

SILVA [et al] (2006). "Jovem como educador ambiental: formação do ser e transformação da realidade". In: VARGAS, Icléia Alburquerque... [et al.]. **Educação Ambiental: gotas de saber: reflexão e prática**. Campo Grande, Oeste, 2006.

SILVEIRA, Luiz Carlos. **Neurociências no Brasil** — **uma revolução tecnológica ao nosso alcance.** Rev. Neurociências. Vol.1 nº.1, julho-agosto, 2004. Disponível em <a href="http://imunologia.ioc.fiocruz.br/malaria/neuro2004.pdf">http://imunologia.ioc.fiocruz.br/malaria/neuro2004.pdf</a>. Consultado em 30 de abril de 2009.

SPÍNDOLA, Pedro (org). **Celebração das Coisas\*** Bonecos e poesias de Manoel de Barros. Campo Grande, Independente, 2006.

SHIMIZU, Heitor. **Robô, o filho pródigo: seremos seus bichos de estimação?** Ed. Terceiro Nome: Mostarda Ed. São Paulo, 2006.

VATTIMO, Gianni. A educação contemporânea entre a epistemologia e a hermenêutica. Revista Tempo Brasileiro. Rio de Janeiro, 108: 9/18, jan. - mar,1992.

VARGAS, Icléia Alburquerque... [et al.]. Educação Ambiental: gotas de saber: reflexão e prática. Campo Grande, Oeste, 2006, p. 61-74.

ZANCANARO, Lourenço. **O Conceito de Responsabilidade em Hans Jonas**. Campinas, SP, 2006.

| Ética:                     | Revista | de | Estudos | Universitários: | Ética. | v.33, | n. | (julho) |
|----------------------------|---------|----|---------|-----------------|--------|-------|----|---------|
| Sorocaba, SP, Uniso, 2007. |         |    |         |                 |        |       |    |         |

. Bioética estudos e reflexões. Ed. UEL. Lodrina-Pr, 2000. P.117-135.

ZAGO, Marco A e COVAS, Dimas T. **Pesquisas com células-tronco:** Aspectos científicos, éticos e sociais. Seminário Instituto Fernando H. Cardoso. São Paulo. Novembro de 2004. Disponível em: <a href="http://www.ifhc.org.br/Upload/conteudo/Marco%20Antonio%20Zago.pdf">http://www.ifhc.org.br/Upload/conteudo/Marco%20Antonio%20Zago.pdf</a>. Consultado em 2 de Março de 2009.

ZANON, Angela Maria. **A utilização de obras literárias no ensino e no exercício da educação ambiental**. In: VARGAS, Icléia Alburquerque... [et al.]. Educação Ambiental: gotas de saber: reflexão e prática. Campo Grande, Oeste, 2006. p. 1-3. CD – ROM encartado – Parte 4: Reflexões e Práticas.

\_\_\_\_\_. O lugar da literatura na educação: educação que deve ser ambiental. In: ZANON, Angela Maria [et al]. Formação de educadores ambientais: Agenda 21 – Um estudo de caso. In: VARGAS, Icléia Alburquerque... [et al.]. Educação Ambiental: gotas de saber: reflexão e prática. Campo Grande, Oeste, 2006. p.1-6. CD – ROM encartado – Parte 4: Reflexões e Práticas.









ZATZ, Mayana. Clonagem e Células-Tronco. Cienc. Cult. Vol.56 no.3 São Paulo. Julh/Set, 2004. Disponível em <a href="http://cienciaecultura.bvs.br/scielo.php?pid=S0009-672520040003000">http://cienciaecultura.bvs.br/scielo.php?pid=S0009-672520040003000</a> 14&script=sciarttext&tlng=pt>. Consultado em 02 março de 2009. ZUBEN, Newton Aquiles von. Bioética e tecnociências: a saga de prometeu e a esperança paradoxal. Bauru, SP, Edusc, 2006.